





(2021 בְּלֶבֶת תְשִנִית לֹ׳־ מֵסֶכֶת מְגִּלְּה וֹ׳ | שַׁבְּת נְיְחִי | חֹ׳־י״ד טֵבֵת תשׁפּ״ב (18-12 דְּצֶּתְבֶּר 2021) Seder Moed | Masechet Ta'anit 30 – Masechet Megillah 6 | Shabbat Parashat VaYechi | 8-14 Tevet (Dec. 12-18)

<mark>♦</mark> Daf 30: THE EVE OF 9 AV & 9 AV

ַ דַּף לֹ׳: עֶרָב תִּשְּׁעָה בְאָב וְתִשְּׁעָה בְאָב



On the eve of 9 Av, a final seudah is eaten prior to the start of the tzom (fast). This seudah is called "seudah mafseket" (literally, "the meal that interrupts, or stops"), as it is the meal after which we stop eating. The seudah mafseket needs to be a simple meal, nothing fancy. There is no drinking of wine, nor eating of meat. Consumption of two cooked dishes during this meal is also prohibited. For example, cooked

fish and cooked potatoes would not both be eaten at this meal. In present days, it is customary to refrain from drinking wine and eating meat several days before 9 Av (from Rosh Chodesh Av).

The fast of 9 Av is similar to Yom Kippur, in that we cease eating from nightfall, and refrain from wearing leather shoes and forgo bathing. On 9 Av, learning Torah is prohibited being that 9 Av is a day of mourning and sorrow, whereas Torah study is joyous and invigorating. However, it is

permissible to learn somber texts, like *Megillat Eichah* (Lamentations), and selected chapters of *Yirmiyahu* (Jeremiah) in which the prophet Yirmiyahu prophesized about the bitter exile of *Am Yisrael*. The *chachamim* stated: "All who mourn for Jerusalem are assured to see its future joy when the city is rebuilt."

בְּעֶרֶב תִּשְׁעָה בְאָב אוֹכְלִים סְעֻדָּה אַחֲרוֹנָה לִפְנֵּי הַבְּעֹרֶב. סְעֻדָּה זוֹ מְבֻנָּה "סְעֻדָּה מַפְּסֶקֶת", מִפְּנֵי שָׁאַחָרֶיהָ מַפְּסֶיקִים לֶאֱכֹל. הַסְּעֻדָּה שַׁאַחָרֶיהָ מַפְּסִיקִים לֶאֱכֹל. הַסְּעֻדָּה הַמַּפְּסֶקֶת צְרִיכָה לִהְיוֹת סְעֻדָּה פְשׁוּטָה וְלֹא מְפֹּאֶרֶת. אֵין שׁוֹתִים יַיִן, אֵין אוֹכְלִים בָּשָׂר, וַאֲפְלּוּ אֵין אוֹכְלִים אָין שׁוֹתִים יַיִן, אֵין אוֹכְלִים בָּשָׂר, וַאֲפְלּוּ אֵין אוֹכְלִים שְׁבָּבָר שְׁנִינוּ נוֹהָגִים, שֶׁבְּבָר שְׁבִּינוּ נוֹהָגִים, שֶׁבְּבָר

בַּיָמִים שֶׁלִּפְנֵי תִשְׁעָה בְאָב אֵין שׁוֹתִים יַיָן וָאֵין אוֹכִלִים בַּשַׂר.

תַּעֲנִית תִּשְׁעָה בְּאָב דּוֹמָה לְיוֹם הַבּּפּוּרִים בְּכָרְ שֶׁבְּכֵר מֵהַלַּיְלָה מַפְסִיקִים לָאֱכֹל, וְאֵין נוֹעֲלִים נַעֲלֵי עוֹר וְאֵין מִתְרַחֲצִים. בְּתִשְׁעָה בְּאָב אָסוּר לִלְמֹד דִּבְרֵי תוֹרָה, מִפְּנֵי שֶׁיּוֹם תִּשְׁעָה בְאָב הוּא יוֹם אֵבֶל וְעַצְבוּת, וַלְמוּד הַתּוֹרַה מִשְׂמֵּח וּמַרְנִין. אַבַל,

מֶתֶּר לִלְמֹד דְּבָרִים עֲצוּבִים, כְּגוֹן, מְגִלַּת אֵיכָה, וּפְּרָקִים מְסָיָמִים בְּסֵפֶר יִרְמְיָהוּ, שָׁבָּהֶם הַנְּבִיא יִרְמְיָהוּ הִתְּנֵבֵּא עַל הַגָּלוּת הַמָּרָה שֶׁל עַם יִשְׂרָאֵל. **אָמְרוּ חֲכָמִים: כָּל** הַמִּתְאַבֵּל עַל יְרוּשָׁלַיִם, מֻבְּטָח לוֹ שֶׁעָתִיד הוּא לָרְאוֹת בִּשִׂמְחָתֵה בַּעָת בִּנִין יְרוּשָׁלִים לָעַתִיד לָבֹא.



# | Daf 31: THE MIRACLE OF THE BURIAL OF THE SLAIN OF BEITAR יף ל"א: נֵס קָבוּרַת דְרוּגֵי בֵּיתֶר †



The Mishnah states that Yom Kippur and 15 Av are the two happiest days for the Jewish people. We can understand why Yom Kippur, as it is the day when B'nei Yisrael are forgiven for their sins. In addition, this is the day on which the second set of luchot (sacred tablets) containing the ten commandments were given. But what is unique about 15 Av that is cause for great celebration?

On that day [15 Av], the Romans permitted the burial of the people who had been killed several years earlier in the city of Beitar. Over the course of those years, the dead had been lying in the field unburied. When it was possible to bury them, the people were so overjoyed that the chachamim instructed the addition of the "ha-tov v'hameyteev" (Who is good and does good) blessing to Birkat HaMazon (grace after meals). A tremendous miracle was performed on behalf of the slain of Beitar! Over the course of the years that their bodies lingered unburied, their bodies remained whole! Over that miracle, we recite "ha-tov" — that the corpses did not decompose — and "hameyteev" — that they merited burial.

הַמִּשְׁנָה אוֹמֶרֶת, שֶׁיּוֹם הַכְּפּוּרִים וְיוֹם ט"וּ בְאָב נחשבים בַּיָּמִים הַטּוֹבִים בְּיוֹתֵר שֶׁהָיוּ לְעֵם יִשְׂרָאֵל. יוֹם הַכְּפּוּרִים – מִפְּנֵי שֶׁבְּיוֹם זֶה נִמְחָלִים עֲוֹוֹנוֹתֵיהֶם שֶׁל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל, וּבִיוֹם זֶה גַּם נִמְנוּ הַלּוּחוֹת הַשְּׂנִיִּים שֶׁצֵלִיהֶם עֲשֶׂרֶת הַדִּבְּרוֹת. אַךְ מַה מְיִחְד בְּיוֹם ט"וּ בָאָב, שֶׁהוּא מְשַׂמֵּתַ בָּל בָּךְ?

בְּיוֹם זֶה הִסְבִּימוּ הָרוֹמָאִים שֻׁיִּקְבְּרוּ אֶת הָאֲנָשִׁה שָׁבֶּהְרְגוּ בָּעִיר בֵּיתָר שָׁנִים אֲחָדוֹת לִפְנֵי בֵּן. בְּמֶשֶׁךְ שָׁנִים אֲחָדוֹת לִפְנֵי בֵּן. בְּמֶשֶׁךְ שָׁנִים אֲחָדוֹת לִפְנֵי הַשְּׂדֶה וְלֹא בִּקְבוּרָה, וְבַאֲשֶׁר נִמְּן הָיָה לִקְבּר אוֹתָם, שָׂמְחוּ כָּל כָּךְ, בִּקְבוּרָה, וְבַאֲשֶׁר נִמְּן הָיָה לִקְבּר אוֹתָם, שָׂמְחוּ כָּל כָּךְ, עֵד שֶׁתְּקנוּ חֲכָמִים לְהוֹסִיף בְּבִרְבַּת הַמְּזוֹן אֶת "בִּרְבַּת הַשִּזוֹן אֶת "בִּרְבַּת הַשִּׁזוֹן אֶת "בִּרְבַּת הַשִּׁזוֹן אֶת "בִּרְבַּת הַשִּׁזוֹן אֶת "בִּרְבַּת הַשְּׁזוֹן אֶת "בִּרְבַּת הַשְּׁזוֹן אֶת "בִּרְבַּת הַשְּׁזוֹן אֶת "בְּרְבַּת הַשְּׁדִרוּ בְּמֶשְׁךְ הַשְּׁבִים שְׁהַגּוּפוֹת שִׁלְּא נִקְבְּרוּ – הֵן נוֹתְרוּ שְׁלֵמוֹת. עַּל נִרְבְּרִבוּת לֹא נִרְקְבוּת לֹא נִרְקְבוּת. "הַמּוֹב" – שְׁדַבוּרֹה.

Masechet Ta'anit, we have learned from you and will return to learn from you again.







### Daf 2: TRACTATE MEGILLAH

מסכת מגילה <u>פרק א' – מְגִילַה נִקרֵאת</u>

LAH; Ch. 1 — THE MEGILLAH IS READ

# דף ב': מסכת מגלה



Chazal decreed that Megillat Esther (Scroll of Esther) be read on Purim. When does Purim take place? Those cities which were surrounded by walls in the days of Yehoshua Bin Nun, observe Purim and read the Megillah on 15 Adar. This is known as Shushan Purim. All other cities observe Purim and read the Megillah on 14 Adar.

The Mishnah teaches that residents of small village are permitted to read the Megillah several days before Purim. Why the leniency? Because such people likely did not know how to read Megillah on their own. They would need to travel to the city and ask a knowledgeable Jew to read on their behalf. Since the villagers were accustomed to going to the city on Mondays and Thursdays for market

days, the sages permitted the early Megillah reading to take place on the market day preceding Purim. This spared villagers the trouble of travelling to the city an additional time.

חז"ל תקנו לקרא את מגלת אסתר ביום הפורים. מתי חל יוֹם הַפּוּרִים? בַּעַרִים שַבְּתְקוּפַת יְמֵי חַיַיוֹ שֵׁל יְהוֹשְׁעַ בן נון היו מקפות חומה, ירושלים, למשל – קוראים בָּט"ו בַּאַדַר. בַּעַרִים שֵׁלֹא הַיוּ מִקַפות חוֹמַה בַּוַמַיו, קוֹרְאִים אֶת הַמְּגִלָּה בִּי"ד בַּאֲדָר.

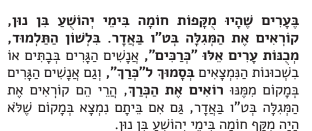
בַּמִּשְׁנַה לוֹמִדִים, שֵׁחֲכָמִים הוֹרוּ, כִּי אֲנַשִּׁים הַמִּתגּוֹרְרִים

בִּבְפַּרִים קּטַנִּים, יִבוֹלִים לִקְרֹא אֱת הַמָּגַלַה יַמִים אַחַדִים לִפְנֵי פוּרִים, כִּי הֶם לֹא יָדָעוּ לָקָרֹא אֶת הַמִּגִלָּה בְּעַצְמַם, וְהָיוּ צְרִיכִים לְנָסֹעַ אֱל הָעִיר הַגִּדוֹלָה וּלְבַקֵּשׁ מֵאֶחַד מִבָּנֵי הַעִיר שֵׁיָּקְרָא עֲבוּרַם אֶת הַמְּגִלָּה. מֵאַחַר שֶׁהַכַּפְרִיִּים רְגִילִים לָהַגִּיעַ אָל הַעִיר בּיַמִים שָׁנִי וַחַמִּישִׂי ָבַשַּׂבוּעַ, לַכֶּן, אָם פּוּרִים חַל בִּיוֹם שָׁלִישִׁי, לְמַשַׁל, הָם יִבוֹלִים לְשִׁמֹעַ אֶת הַמְּגַלַה בַּיוֹם שַנִי, כָּדֵי שַׁלֹא יִצְטַרכוּ לְטַרחַ וַלַבא אֵל הַעִיר פַּעַם נוֹסֵפֵת בְּיוֹם שְׁלִישִׁי.



## Daf 3: THE SMALL VILLAGE BY THE LARGE MOUNTAIN

דף ג': הכפר הקטן



"K'rachim" are walled cities that observe Purim on 15 Adar. A baraita (Tannaitic teaching not included in the Mishnah) states that a person who lives in a house or neighborhood near a *K'rach* (singular of *K'rachim*), as well as people who live in a place from which you can see a K'rach, are all required to read Megillat Esther on 15 Adar — even if they live in an area that had not been surrounded by a wall during the days of Yehoshua Bin Nun.

The Amoraim wondered: Why did the braita need to write both that anyone who lives near a K'rach AND anyone who lives in a place where they can see a K'rach is required to read Megillat Esther on 15 Adar? Someone who lives near a K'rach would certainly also see the K'rach. Answer: Both cases are needed. If the baraita had only mentioned those people who can see a K'rach, we would think that residents of a little village in a valley, from which it is impossible to see the K'rach, should not read Megillat Esther together with the people who live in the K'rach. Therefore, the baraita added that anyone nearby a K'rach, even if they cannot see it should read מַדוּעַ צִרִיכַה הַבְּרַיִתָא לְכָתֹב שְׁנֵי דְבַרִים, גַּם שְׁמִי שַׁגַּר סַמוּךְ לַבָּרֵךְ קוֹרֵא בִט"ו וָגַם מִי שָׁגַּר בְּמַקוֹם

שַׁרוֹאִים אֶת הַבָּרַךְ, קוֹרֵא בָּט"ו? הַרִי מִי שֵׁגַר סַמוּךְ לַבְּרַךְ, בְּבַר רוֹאֵה אוֹתוֹ מְמֵילַא! אָם הַיַה כַתוּב בַּבְרַיִתַא שֶׁרַק בַּמַקוֹם שַׁמַּמֵנוּ רוֹאִים אַת הַכַּרַךּ, קוֹרְאִים בָּט"ו בַּאֲדָר, הָיִינוּ סְבוּרִים, שַׁאָם יֵשׁ כִּפַר קַטַן בַּעֵמָק שַׁמְמֵנוּ אֵין רוֹאִים אָת הַכַּרַךְ - לֹא יִקראוּ בַּנֵי הַכַּפַר עם בָּנֵי הַכָּרַךְ, כִּי אֵינַם רוֹאִים אוֹתַם. לַכֵן אַמְרַה הַבְּרַיִּיתַא, כִּי בִּמַקוֹם שֵׁהוּא "סַמוּך" לַכְּרַך, גַּם אָם אֵין רוֹאִים מִמֵּנוּ אֵת הַכְּרַךְ, קוֹרְאִים בִּט"ו בַּאֲדָר.



Megillat Esther on 15 Adar.

# Daf 4: WOMEN ARE OBLIGATED TO HEAR MEGILLAT ESTHER מגלה בקריאת מגלה



Women are exempt from Mitzvot Aseh She'ha'zman Gerama (positive time-bound commandments). For example, the twice daily recitation of Shema is time-bound; one reading in the morning and another in the evening. In contrast, women are obligated to perform positive commandments that are not time-bound. For example, tzedakah can and should be given at any time. Despite being a positive time-bound commandment, women are obligated to hear the Megillah on Purim. Why?

The Gemara answers by noting that women "were also included in the miracle," and are therefore, rightfully, obligated to hear the Megillah. Rashbam (Rabbi Shmuel Ben Meir, French Talmud commentator and grandson of Rashi) explained that the main protagonist or heroine of the Purim story was a woman - Queen Esther. Rashi and the Ba'alei HaTosafot (medieval Talmudic Commentators) explained differently: The terrible plan decreed by Achashverosh was to apply to all Jews, "mi'na'ar ad zaken, tahf v'nashim" (from the young people to the senior citizens, the small children and the women). Since the miraculous salvation happened to all categories of Jews, the *mitzvot* of Purim, too, belong to everyone.

נַשִּׁים פָּטוּרוֹת מִ"מִּצְוַת עֲשֵה שֶׁהַזְּמֵן גַּרַמַא". כָּלוֹמַר, יֵשׁ מְצְוֹת שַׁצַריך לקיַם תַּמִיד, למַשַׁל מצוַת צַדַקָּה, וויָשׁ מצווֹת שָׁאִי אָפַשַׁר לקיַם אוֹתַן תַּמִיד. מִצְוַת קָרִיאַת שָׁמַע שֵׁל שַׁחֲרִית, לְמַשַׁל, אֵפְשַׁר לְקַיֵּם רק בתחלת היום, ומצות קריאת שמע של ערבית, אפשר לקים רק בַּלַיִלַה. את מִצְוַת קָרִיאַת מִגְלַת אֱסְתֵּר אפשר לקיים רַק בְּפוּרִים, אָם כֵּן, מַדּוּעַ נָשִׁים חַיָּבוֹת בִּמְצְוָה זוֹ?



התלמוד עונה שַאַף" ואוֹמֵר: "הָיוּ בְּאוֹתוֹ הַנֵּס וִלָבֶן גַּם הַנַּשִׁים חַיַּבוֹת בִּמִצְוַה זוֹ. -הָרַשְׁבַּ"ם מַסִבִּיר שַׁעַקַּר נֵס פּוּרים ָהַיַה עַל יִדֵי אִשַּה, הלא היא אסתּר רַשׁ"י הַמַּלְכַּה. הַתּוֹסַפוֹת וּבעלי

הֶן אַחַשְׁוֵרוֹשׁ גַּזַר לַהַרֹג אֵת מַפַּרִשִּׁים בָּאֹפֵן אַחֶר. בָּל הַיִּהוּדִים, כִּמוֹ שֶׁבָּתוּב בִּמְגִלַת אֱסְתֵּר "מִנַּעַר וְעַד זַקֵן שַף וָנַשִּׁים", לַבֶּן, הַנֵּס שֵׁל פּוּרִים שַׁיַּךְ גַּם לַהַן.

### Daf 5: WHEN SHOULD MEGILLAT ESTHER **BE READ IN THE CITY OF TIBERIAS?**

Chizkiyah, the son of Rabbi Yehudah HaNasi, lived in the city of Tiberias. His custom was to read Megillat Esther on both 14 and 15 Adar. Why did he read on both days? After all, the city of Tiberias was surrounded by a wall during the time of Yehoshua Bin Nun. The appropriate day for Purim in Tiberias would be 15 Adar and not 14 Adar!

The Gemara says that Chizkiyah was not sure if Tiberias was really considered an "ir mukefet chomah" (city surrounded by a wall). Why was Chizkiyah unsure? Because one side of the city bordered on Lake Kinneret! It is true that three sides of the city were indeed surrounded by walls since the days of Yehoshua Bin Nun. However, on the fourth side, there is no wall. There is a lake. You might say that Tiberias is still considered an "ir mukefet chomah," because the enemy cannot enter into it. Or, you might say that since in reality, there is no wall on the fourth side, the city is not considered "mukefet chomah." For this reason, Chizkiyah read Megillat Esther on both the 14 and 15 Adar.

הַאַמוֹרֵא חִזקיַה, שָׁהַיַה בָנוֹ שֵׁל רַבִּי יְהוּדַה הַנַּשִׂיא, גַּר בַּעִיר טבֵריַה, וָהַיַה נוֹהָג לָקרא אָת מִגלַת אָסְתֵּר בִּי"ד בַּאַדַר וְגַם בּט"ו בַּאַדַר. מַדּוּעַ עַשַה כַּךְ? הַרִי הַעִיר טְבַרְיַה הַיְתַה מִקְפַת חוֹמָה מִימֵי יְהוֹשָׁעַ בָּן נוּן, וְצָרִיךְ לִקְרֹא בָה בִּט"ו בַּאַדַר בִּלבַד!

הַתלמוד מַסְבִּיר שָׁהוּא הָסְתַּפֵּק, אָם טְבַרְיַה נָקָרֵאת בִּכְלֵל עִיר מָקֶפֶת חוֹמָה, מִפְּנֵי שֵׁצַד אֶחָד שֵׁל הָעִיר נִגְמַר בִּיַם כְּנֵרֵת. אומנם נַבוֹן שֵׁשְּׁלשָׁה צָדַדִים שֵׁל הַעִיר הַיוּ מִקְפִים חוֹמֵה מִימוֹת יָהוֹשְׁעַ בָּן נוּן, אַךְ בַּצַד הָרְבִיעִי אֵין חוֹמַה. יֵשׁ יָם. יִ**תַּבֵן לוֹמַר,** 



בּנֶּרֶת, הָעִיר אֵינָהּ נִקְרֵאת "מִקַּפֵּת חוֹמַה". לַבֶּן קַרָא חִזָּקיַה אָת הַמּגַלַה גַם בִּי"ד בַּאַדַר וִגַם בִּט"ו בַּאַדַר.



# Daf 6: WHY DID RABBI ZEIRA SIT AT THE ENTRANCE TO THE BEIT MIDRASH?

Rabbi Zeira was an *Amora* born in *Bavel* (Babylonia) to a family of *Kohanim*. Sadly, Rabbi Zeira's father and mother both died when he was still a young boy. Rabbi Zeira long regretted that he did not have the chance to fulfill the mitzvah of *Kibbud Av v'Em* (honoring your father and mother).

As a boy, Rabbi Zeira learned Torah all the time and with great enthusiasm. Rabbi Zeira rose to become one of the great Torah scholars of Israel. Years later, Zeira made aliyah to *Eretz Yisrael* where he was ordained and earned his title of "Rabbi." He learned Torah in the city of Tiberias for many years. He was rewarded with a very long life and was known to be an extremely righteous person.

When Rabbi Zeira became too weak to learn Torah, he was accustomed to sitting at the entrance of the Beit Midrash. He did so to give himself the opportunity to stand up in front of the *talmidei chachamim* who entered and exited, thereby fulfilling the mitzvah of honoring Torah scholars. When Rabbi Zeira died, all of Israel remembered him and was saddened to lose such as a great Torah scholar.

# ו׳: מַדּוּעַ יָשַׁב רַבִּי זֵירָא בְּפֶתַר בֵּית הַמִּדְרָשׁ?

הַאֲמוֹרָא רַבִּי זֵירָא נוֹלַד בְּאֶרֶץ בָּבֶל לְמִשְׁפָּחָה שֶׁל כֹּהֲנִים, אֲבָל כְּשֶׁהָיָה רַבִּי זֵירָא יֶלֶד קָשָן, נִפְּטְרוּ אָבִיו וְאִמּוֹ. תְּקוּפָה אֲרָכָּה הָיָה רַבִּי זֵירָא מִצְטַעֵר, שֶׁהוֹרָיו נִפְּטְרוּ בְּשֶׁהָיָה כֹה צָעִיר וְהוּא לֹא זָכָה לְכַבֵּד אוֹתָם וּלִקִים מִצוַת כַּבּוּד אָב וַאָם.

הַיֶּלֶד הַקָּטָן, זֵירָא, לָמַד בְּהַתְמָדָה רַבָּה וְשָׁקַד בְּעָמָל עַל לִמוּד הַתּוֹרַה, עַד שִׁזָּכַה לִהִיוֹת אָחֵד מִגּדוֹלִי יִשׂרַאָל.

> לְאַחַר שָׁנִים, עָלָה רַבִּי זֵירָא לְאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל, בָּה הֻסְמַךְּ לְהוֹרָאָה וְכָנָּה בַּתֹּאֵר "רַבִּי". בְּמֶשֶׁךְ שָׁנִים רַבּוֹת לָמֵד תּוֹרָה בָּעִיר טְבֵרְיַה וְזַכָּה לָאַרִיכוּת יַמִים מִפְלֵגִת.

בְּשֶׁרַבִּי זֵירָא הָיָה חַלָּשׁ וְלֹא יָכוֹל הָיָה לִלְמֹד הוּא נָהַג לָשֶׁבֶת בְּפֶתַח בֵּית הַמִּדְרָשׁ, בְּדִי לָקוּם בִּפְנֵי תַלְמִידֵי הַחֲכָמִים בְּשָׁעָה שֶׁהֵם יוֹצְאִים וְנִרְנָסִים, וְלִזְכּוֹת לְקַיֵּם מִצְוַת בִּבּוּד תַּלְמִידֵי חֲכָמִים. שֶׁבְּשֶׁנִּפְטַר רַבִּי זֵירָא, הִסְפִּידוּהוּ בְּקוֹל עָצוּב עַל שֶׁנִּפְטַר גָּדוֹל בִּיִשְׂרָאֵל.

### D'VAR TORAH: PARASHAT VAYECHI



ּדְבַר תּוֹרָה: פָּגְרשָׁת וַיְּחִי

In *Parashat VaYechi*, Ya'akov places his hands on the heads of Yosef's two sons — Menashe and Ephraim and blesses them with the famous blessing – "*Hamalach ha'goel...*" (The redeeming angel...). This blessing is considered one of *nichsei tzon barzel* (lit. iron sheep property, i.e., revered assets) of the Jewish world, as every father and mother invokes upon their children with the blessing of the sons of Yosef– "May God make you like Ephraim and Manasseh ...".

Why precisely did Ephraim and Menashe achieve such status, that they of all people are recalled when the parents of Israel bless their children in every generation? Ephraim and Menashe were raised in a very dissimilar environment from the place where the other tribes and their children grew up. Yosef got married in Egypt and his children were born there. They grew up in very foreign surroundings. The fact they remained loyal to their people and identity is an extraordinary success story. Ephraim and Menashe serve as models for children who continued the path of their parents, despite the different and unsympathetic surroundings. It is precisely for that reason that it is their blessing we use to bless our sons, in the hopes that they too will withstand every obstacle and challenge, continuing to walk in the path of their ancestors.

תלמוד ישראלי

בְּפָרֶשָׁתֵנוּ מַנִּיחַ יַצְקֹב אֶת יָדוֹ עַל שְׁנֵי בְּנָיו שֶׁל יוֹסֵף – מְנֵשֶׂה וְאֶפְרַיִם וּמְבָרֵךְּ אוֹתָם בִּבְרֶכָה יוֹסֵף – מְנֵשֶׂה וְאֶפְרַיִם וּמְבָרֵךְּ אוֹתָם בִּבְרֶכָה זוֹ הַמְּכְּרֶשְׁר לְאֶחָד מִנְּכְּסֵי צֹאן הַבַּרְזֶל שֶׁבְּעוֹלָם הָיִּהְבָּרְ אָב וָאֵם מְבָרְכִים אֶת יַלְדֵיהֶם בְּבִרְבַּת הַיִּים וְבְלְנֵים בְּבִרְבַּת בְּיִים וְבִלְנַשְׁה...".

מַדּוּעַ זָבוּ דַּוְקָא אֶפְרֵיִם וּמְנֵשֶׂה לִבְּרָכָה מְיֻחֶדֶת בָּזֹאת, בָּהּ מְבָּרְבִים הוֹרֵי יִשְׂרָאֵל אֶת יַלְדֵיהֶם בְּכָל הַדּוֹרוֹת? מֵצַע גִּדּוּלָם שֶׁל אֶפְרַיִם וּמְנַשֶּׂה הָיָה שׁוֹנֶה מְאוֹד מֵהַמָּקוֹם בּּוֹ גָּדְלוּ שְׂאָר הַשְּׂבָשִים וְיַלְדֵיהָם. יוֹסֵף הִתְחַתֵּן בְּמִצְרִים וְשָׁם הוֹלִיד אֶת יְלָדְיו. הֵם גַּדְלוּ בִּסְבִיבָה זָרָה מִבָּל הַבְּחִינוֹת וְלָכֵן הָאֶבְדָּה שֶׂנִּשְׂאַרוּ נָאֱמָנִים לְעַמָם וּלְזַהוֹתָם הוּא סִפּוּר הַצְלָחָה מְיָחָד בְּמִינוֹ. אֶפְרֵיִם וּמְנַשֶּה מְהַוּים מוֹדֵל לִילָדִים שֶּהִמְשִׁיכּוּ לָלֶכֶת בְּדַרְכֵי הוֹרֵיהָם, מֹמְל לִילָדִים אָהמְשִׁיכוּ לָלֶכֶת בְּדַרְכֵי הוֹרֵיה, בְּבְרְכַתָם אָנוּ מְבָּרְכִים אֶת יְלָבִינוּ, שֶׂיַצִמְדוּ גַּם הָם אֵל מוּל בָּל קִשִּׁי וְאֵתְגַּר, וְיֵלְכוּ בִּדַרְכִּי הַאָבוֹת.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A.

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US
112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120
SPONSORED BY:

MEDIS N

**GAL NAOR:** CHAIR, DAF YOMI FOR US **YAEL SCHULMAN:** DIR, DAF YOMI FOR US www.talmudisraeli.org • yael@talmudisraeli.co.il **TEL. 914/413-3128**