





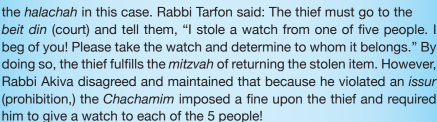
(2022 יוּלִי 9־3) בֶּרֶת יְבְמוֹת קי״ח־בְּתָבוֹת ג׳וֹ שַׁבְת בְּרֶשׁת בְּלֶק (בְּיִשְׂרָאֵל)/ בְּרֶשׁת חוּקַת (בְחוֹ״ל) | ד׳־י׳ תַמוּז תשפ״ב (2022 פֿרָר נְשִׁים וֹ מֵפֶּבֶת יְבְמוֹת קי״ח־בְּתָבוֹת ג׳וֹ שַׁבְת בְּרֶשׁת בְּלֶק (בְּיִשְׂרָאֵל)/ פָּרְשַת חוּקַת (בְחוֹ״ל) | אוֹם Seder Nashim | Masechet Yevamot 118-Ketubot 3 | Shabbat Parashat Balak (Israel)/ Parashat Chukat (*Chu"l*) | 4–10 Tammuz (Jul. 3-9)

### Daf 118: HOW MANY WATCHES MUST THE THIEF RETURN? ? " THIEF RETURN? דף קיית: כמה שעונים צריד הגנב



The Torah commands that a person who falters and steals an item or money from their fellow must return the stolen property to the person who the thief burglarized. This daf of Gemara deals with an interesting incident. Once, Reuven stole a watch and did not know the identity of its owner. How is it possible he did not know? Well, Reuven saw five people sitting around a table, and lying on the table was a watch that belonged to one of them. Reuven stole the watch and fled the scene.

A short time later, Reuven repented. He regretted what he had done and wanted to return the watch to its owner. He approached the group and each of them told him: "You stole the watch from me." What should be done? The Mishnah states the tannaim were divided about



התורה הקדושה מצוה, שמי שנכשל וגזל חפץ או מַמוֹן מֶחֶבֶרוֹ, צַרִיךְ לְהַשִּׁיב אֶת הַגִּזֵלָה לַנָּגַזַל. בְּדַף זַה הַגִּמָרָא דָנָה בִּמִקְרֵה מִעַנִיַן. מַעֲשֵׂה בִּרְאוּבֵן שֵׁגָּנַב שַׁעוֹן, אַךְ אֵינוֹ יוֹדֵעַ מִמִּי גַנַב אוֹתוֹ. אֵיךְ יִתַּכֵן שֵׁאֵינוֹ שָּׁעִינוֹ יוֹדַעַ? וּבְכָן, רָאוּבָן רַאַה חֲמִשַּׁה אֲנַשִּׁים יוֹשָׁבִים לִיַד שָׁלָחַן וּמְדַבִּרִים, וְעַל הַשָּׁלְחַן הַיַה מִנַּח שַׁעוֹן הַשַּׁיַּרְ ּלְאֶחָד מֶהֶם. רְאוּבֵן גַּנַב אֶת הַשָּׁעוֹן וּבַרַח מֶהַמַּקוֹם.

> אַחֲרֵי זָמַן מַה הוּא חַזַר בִּתְשׁוּבַה וָהָתָחַרֵט עַל מַה שֶּׁעַשָּׂה, וְרַצָּה ּלָהַחַזִּיר אֵת הַשָּׁעוֹן לְבָעָלָיו. הוּא נִגַּשׁ לְדַבֵּר אָתַּם, וְכַל אֶחַד מֵהֶם אַמַר לוֹ: ״מְמֵּנִּי גַּנַבְתַּ אֶת הַשַּׁעוֹן". מַה עוֹשִׂים? הַמִּשְׁנַה

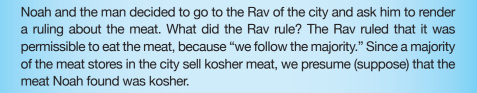
אוֹמֵרֶת שֶׁהַתַּנַּאִים הַקְּדוֹשִׁים נַחָלְקוּ מַה הַהַלְכָה. ַרַבִּי טַרְפוֹן אוֹמֵר: הַגַּנַב יֵלֵךְ לְבֵית הַדִּין, יֹאמַר לָהֶם: גַּנַבַתִּי שַעוֹן מֵאָחַד מֶחֲמֶשֶׁת הַאַנַשִּים הַלַּלוּ, אַנַא! קחוּ אֶת הַשָּׁעוֹן, בַּרָרוּ לְמִי הוּא שַׁיָּרְ״, וּבָכָרְ הוּא קְיֵם אֵת הַמִּצְוַה לְהַחֲזִיר אֶת הַגִּזֵלַה. אֱבָל רַבִּי עַקִיבָא חוֹלֵק וָסוֹבֶר, שַׁבָּגַלַל שֶׁעַבַר עַל אָסוּר, חֻכַמִים קַנָסוּ אוֹתוֹ שַׁיִּתֵּן שָׁעוֹן לְכָל אֶחָד מֵחֲמֵשֵׁת הָאֵנָשִׁים!



## Daf 119: A POT FILLED WITH MEAT

Once, Noah was walking the streets of a big city in which most of the residents were Jews. Suddenly, Noah detected a whiff of wonderful meat. Noah followed the scent and found a pot filled with meat on the ground that was cooked and wellseasoned. Noah checked carefully and saw there were no identifying marks on the meat, so it was permissible to take.

Noah took the meat, which he placed in a bag. He then asked a Jew on the street: "Tell me, please, most of the people in this city are Jewish, correct?" The man replied: "Yes, thank God." Noah said: "Good. If that's the case, I can eat the meat." The man said: "I don't know. There's a problem because in this city there is one store that belongs to non-Jews. Who knows, perhaps the meat came from that store."



# דף קי"ט: נח מצא סיו 🧆



ָמַעֲשֵׂה בָּנֹחַ שֶׁהַלַּךְ בָּרְחוֹבוֹתֵיהַ שֵׁל עִיר גִּדוֹלָה, שָׁרֹב תּוֹשָׁבֵיהַ יָהוּדִים. לְפָתַע הָרִיחַ נֹחַ רֵיחַ נְפָלֵא שׁל בָּשָׂר. נֹחַ הָלַךְ אַחַר הָרֵיחַ וּמָצָא עַל הַקַּרְקַע סִיר בַּשָּׂר מִבְשָּׁל וּמִתְבַּל הֵיטֵב. נֹחַ בַּדַק הֵיטֵב וְרַאַה שֵׁאֵין ָסְמַנִים עַל הַבַּשַׂר, כַּךְ שֵׁמִתַּר לַקַחַת אוֹתוֹ.

> נַטַל נֹחַ אֶת הַבָּשָׂר, הְנִּיחוֹ בְּשַׂקִּית וְשָׁאֵל יָהוּדִי בַּרְחוֹב: אֱמַר-נַא לִי, רֹב הַתּוֹשַבִים בָּעִיר הַזּוֹ יִהוּדִים, נָכוֹן? הָאִישׁ הָשִׁיב: כֵּן, בַּרוּךְ ה׳. אַמַר נֹחַ: טוֹב. אָם-כֵּן, מִתַּר לִי לָאֵכֹל אֶת הַבַּשַּׂר. אַמַר הַאִישׁ: אֵינֵנִּי יוֹדֶעַ, יֵשׁ בִּעַיַה, כִּי בַּעִיר הַזּוֹ יֵשׁ חֲנוּת אחת של גּוֹים, וּמי יוֹדע, אוּלי הבּשׂר ָהגִּיעַ מֶהַחֲנוּת הַזּוֹ.

הַחָלִיטוּ נֹחַ וָהָאִישׁ לַלֱכֶת אֱל רַב הַעִיר וַלְשָאל אוֹתוֹ מָה דִּינוֹ שֶׁל הַבַּשָׂר. מַה פַּסָק הַרֵב? הַרַב פָּסַק שַׁמַּתָּר לֵאֱכֹל אֵת הַבָּשָׂר כִּי ״הוֹלְכִים אַחַר הָרֹב״. ָמֶאַחַר שֶׁרֹב חֲנִיּוֹת הַבָּשֶׂר בָּעִיר הַזּוֹ מוֹכְרוֹת בָּשָׂר כָּשֶׁר, אַנַחָנוּ מִנִיחִים (מִשַּׁעֲרִים) שֶׁהַבַּשַּׂר שֶׁמַצַא רָאוּבֵן, הוּא בַּשַׂר כַּשֵׁר.

## **Daf 120: THREE TYPES OF DISTINGUISHING MARKS**

דף ק"כ: שׁלשה סוגי סמנים 🦠



A person who finds a lost object that possesses distinguishing marks (simanim) needs to declare that they found a lost object. The goal is for the person who lost the item to come and describe the simanim on the item and retrieve it from the finder.

There's a story about Reuven who found a donkey wearing a saddle. Reuven advertised his finding throughout the entire city: "I found a donkey and saddle! Whoever lost them is welcome to come and tell me their simanim." A few hours later, Shimon arrived panting and flustered, and said: "I've got a siman, I've got a siman!" "Please," Reuven said. "Drink a glass of water and tell me the siman." Shimon replied: "My name is written on the strap of the saddle."

Reuven checked and saw that was indeed the case, and he returned the saddle to Shimon.

Shimon was surprised. "Reuven! where's the donkey? Why didn't you return the donkey to me?" Reuven responded: "I am sorry, truly, but you did not tell me any simanim on the donkey." What does the law state? The Gemara says because people do not generally borrow saddles, it must be presumed that since the saddle belonged to Shimon, it stands to reason that the donkey, too, belonged to Shimon.

אַדַם הַמּוֹצֵא אַבַדָה שַׁיָשׁ בַּהּ סְמַן, צַרִיךְ לְהַכְרִיז שַׁיֵשׁ בָּיַדוֹ אַבֶּדָה, כָּדֵי שֶׁהַמְּאַבֶּד יָבֹא, יֹאמַר אֵת הַסְּמַנִים שַׁיֵשׁ עַל הַחֶפֶץ וְכַךְ יוּכַל הַמּוֹצֵא לַתֵּת לוֹ אוֹתוֹ. מַעֲשֵׂה בָּרָאוּבֵן שַׁמָּצָא חֵמוֹר וִעָלָיו אָכָּף. רְאוּבֵן פִּרְסֵם בִּכָל הָעִיר: ״מָצָאתִי חֲמוֹר וְאֻכָּףְ! מִי שֶׁאִבְּדָם מֶזְמָן לָבֹא וַלַתֵת סְמַנִים״.

> ָכַעֲבֹר שָׁעוֹת אֱחַדוֹת הָגִּיעַ שָּׁמְעוֹן, מִתְנַשֵּׁף וּמִתְרַגֵּשׁ, וָאַמַר: ״יֵשׁ לִי ָסְמָּן! יֵשׁ לִי סְמָּן!״. ״בִּבַקּשָׁה״, אָמַר רְאוּבֵן, ״שְׁתֵה כוֹס מַיִם, ָואַמֵר-נַא לִי מַה הַסִּמַן״. אַמַר שָׁמְעוֹן: ״עַל הָרָצוּעָה שֵׁל הָאֻכָּף כַּתוּב אֶת הַשֵּׁם שֵׁלִּי״. בַּדַק רְאוּבֶן וּמָצָא כִּי אָכֵן כָּךְ, וְהֶחֱזִיר לְשִּׁמְעוֹן אָת הַאִּכַּף.

שָׁמְעוֹן הָיָה מֶפְתָּע, ״רְאוּבֵן! הֵיכָן הַחֵמוֹר? מַדּוּעַ אֵינִךְ מַחַזִיר לִי אוֹתוֹ?״. הַשִּׁיב רְאוּבֵן: ״אַנִי מִצְטַעֵר, בַּאֵמֶת, אַךְ לֹא נַתַתַּ סְמַנִים עַל הַחֲמוֹר״. מָה הַדִּין? הַגִּמַרָא אוֹמֱרֶת, כִּי ָמֶאַחַר שָׁבָּדֶרֶךְ כָּלַל אֲנַשִּׁים אֵינַם מַשָּׁאִילִים (מַלְוִים) אָכַּפִּים, יַשׁ לְהַנִיחַ שֶׁכָּפִי שֶׁהַאִּכַּף שֵׁלּוֹ, כַּךְ גַּם הַחֲמוֹר שֵׁלּוֹ.

## Daf 121: WATER THAT HAS NO VISIBLE END

The Gemara relates stories about people who sailed on a ship when, suddenly, a mighty storm raged across the sea. The ship sank and no one thought that anyone survived. However, after some time, people appeared who had been on the ship and reported they had been miraculously saved. One person recounted that he found one of the ship's beams and used it to float to shore.

Why does the Gemara tell these stories? Because if a person tragically drowns at sea and is not found, it is necessary to determine if his wife is permitted to marry another man - because if her husband was still alive, she would be prohibited from marrying another man. Regarding this matter, the Gemara states that the marital status of the wife depends upon where the man [her husband] drowned. If the man drowned in "mayim she'ayn lahem sof" (water with no visible end), such as in The Mediterranean Sea, it is possible he is still alive. It is possible the person drowned in one place and came up in a distant location no longer in view. However, if a person drowned in "mayim she'yesh lahem sof" (water with a visible end) and it is discerned that the person who drowned did not come up from the water, then the court declares the husband deceased.

# דף קכ"א: "מים שאין להם סוף"



הַגִּמַרַא מִבִיאַה סְפּוּרִים עַל בְּנֵי אַדַם שֶׁהְפְּלִיגוּ בְסְפִינַה וּלְפֶתַע הָתְחוֹלְלַה סְעַרָה עַזַּה בַּיַם וְהַסִּפִינָה טַבְעַה. ּאִישׁ לֹא חָשַׁב שֵׁמִּישֵׁהוּ יָכוֹל לְהָנָּצֵל, אַךְ לְאַחַר זְמַן פָּגִשׁוּ אַנַשִּׁים שֶׁהַיוּ עַל הַסִּפִינַה וְהֶם סִפְּרוּ שֶׁנְצַלוּ בְנֵס. אֶחָד ּסְפֶּר, שֶׁהוּא מַצַא קוֹרָה גִדוֹלָה שֵׁל הַסִּפִינַה, וְשָׁט עַלֵיהַ עַד הַחוֹף. אַחֵר סִפֵּר שֵׁהוּא צָף עַל הַגַּב וְהַגַּלִּים נָשָׂאוּ אותו אֱל הַחוֹף.

מַדוּעַ הַגָּמַרָא מִסָפֶּרָת סְפּוּרִים כַּאֵלֶה? מִפְּנֵי שָׁאָם אַדַם טוֹבֵעַ חַלִּילַה בַּמַּיִם, וְאֵין מוֹצְאִים אוֹתוֹ, צַרִיךְ לָדַעַת הַאָם ּלָאִשָּׁתּוֹ מְתַּר לָהָתְחַתֵּן עָם אִישׁ אַחֵר, כִּי אָם בַּעֲלַהּ עוֹד חַי, אָסוּר לָהּ לְהָתְחַתֵּן עִם אַחֵר. עַל כָּךְ אוֹמֵרֵת הַגִּמָרָא שֶׁתָּלוּי היכן טבע האיש. אם בּ״מים שאין להם סוֹף״, יתּכן שהוּא עַדַיִן חַי. ״מַיִם שָׁאֵין לָהֶם oip״, הֶם לְמַשָּׁל, יָם גַּדוֹל, שֵׁאֵין רוֹאִים אֵת סוֹפוֹ, וִיִתָּכֵן שֵׁהוּא טָבַע כָּאן וִיָצָא בִּמָקוֹם רָחוֹק ,״מָוֹם שַׁיֵשׁ לַהֵם סוֹף״, אָם הוּא טַבַע בִּ״מַיִם שַׁיֵשׁ לַהֵם סוֹף״, שָׁרוֹאִים אֶת הַסּוֹף שָׁלַּהֶם, וּמַבְחִינִים שֵׁהוּא לֹא עַלַה מְן ָהַמַּיִם, אַזַי קוֹבֵעַ בֵּית-הַדִּין שֵׁהוּא מֵת.



## **Daf 122: CONCLUSION OF MASECHET YEVAMOT**

## דף קכ"ב: סיום מַסֶּבֶת יבמות

בָּסִפְּרֵי הַהַּלַכָּה דַּף קכ״ב הוּא הַאַחֵרוֹן בִּמַסַּכֶת יָבַמוֹת נִפְסַק, כִּי צָרִיךְ לִשְׂמֹחַ בִּסִיּוּם מַסֵּכֵת וִאַכֵן בִּכַל תִּפוּצוֹת יָשַׂרָאֵל נוֹהָגִים לַעֲרֹךְ סְעְדֵּה לְכָבוֹד סִיּוּם מַסֵּכֶת, וְזוֹ סְעְדַּת גם למי שׁלֹא זכה לסים בּעצמוֹ את המּסַכת, ישׁ מצוה! מצוה לשמח יחד עם המסימים.

> במסכת שבת (דף קי"ט עמוד ָא׳) אוֹמֶרֶת הַגִּמַרָא, שֵׁאַבַּיֵּי אַמַר, שַׁכִּשָׁהוּא רוֹאֵה תַלְמִיד חַכַם שַׁסִּיֵם מַסֵּכֶת הוּא עוֹרֶךְ סְעָדַּה לַחֲכָמִים לָכָבוֹד הַשָּׁמְחַה הַגִּדוֹלַה. כֹּה חשובה היא סעדת סיום מַּסֶּכֶת, עַד שֶׁכַּאֲשֶׁר עוֹרְכִים סְעַדַּת סִיּוּם ַמַּסֶּכֶת בָּתִשָּעַת הַיַּמִים, מִתַּר לֵאֱכֹלַ בַּשַׂר, מִפָּנֵי שָׁזוֹ סָעדַת מִצְוַה!

בָּסִיּוּם מַסֵּכֶת אוֹמְרִים ״הַדָּרַן עַלַרְ״. מַה פֵּרוּשׁ וּבכו, המלים הללוּ? אַנוּ מִיַחֱלִים וּמְבַקּשִׁים ״הַדָּרַן עַלַרְ״ - נַחַזֹר שַׁנִּזְכֵּה לַשׁוּב וללמד את המסכת, לחזר עַלֵיהַ וְלַלְמֹד אוֹתַהּ פַּעַם נוֹסֵפֶת.

Daf 122 is the final daf of Masechet Yevamot. Halachic treatises stipulate that it is necessary to rejoice upon completing a Masechet. Indeed, throughout the Diaspora and Israel, it is customary to conduct a seudah (festive meal) in honor of the conclusion of a Masechet, and that is a seudat mitzvah (religiously commanded festive meal.) Even for those who did not have the privilege to personally complete the study of the Masechet, it is a mitzvah to celebrate together with those who studied the entire Masechet from beginning to end.

In Masechet Shabbat (Daf 119a), Abaye said that when he saw a talmid chacham (Torah scholar) who completed a Masechet, he would hold a seudah for the Chachamim in honor of the great simcha. The seudat siyyum (feast to mark the completion of a Masechet) is so important that if such a seudah is conducted during the 9 days (from Rosh Chodesh Av to 9 Av) it is permissible to eat meat because it is a seudat mitzvah!

At the conclusion of the study of a Masechet, the assembled sav "Hadran Alakh." What do these words mean? "We will return to you." May we be privileged to return and learn this Masechet again, to review it, and learn it once more.

**Please** join us in learning Masechet Ketubot Missor and the second



### Daf 2: TRACTATE KETUBOT

Masechet "Ketubot" received its title from the word "ketubah" (marital contract). What is a "ketubah"? A "ketubah" is a document containing the marriage agreement between a husband and his wife. Written in this shtar (document) are the commitments a husband and wife obligate themselves to provide to one another and, therefore, the shtar was called "ketubah" (literally, "the writing").

A majority of the "ketubah" text stipulates the details of the monetary obligation the husband takes upon himself to provide his wife in the event he divorces her. Likewise, should the husband die before his wife, the *ketubah* obligates his estate to pay a set sum of money to his widow.

מַסֶבֶת בַּתַבּוֹת: פֵּרֵק א TRACTATE KETUBOT: Ch. 1

Masechet Yevamot



ַ**מַסֶּכֶת ״כָּתִבּוֹת**״ מְכָנַה כֵּן מִלְּשׁוֹן ״כָּתָבָּה״. מַ**הִי ״כִּתְבָּה״?** הַכְּתְבָּה הוּא שָׁטַר שֶׁבּוֹ נָכָתַּב הֶסְכֵּם הַנָּשּׂוּאָין בֵּין הַבַּעַל לָאִשָּׁה. בַּשִּׁטֶר הַזֵּה **כִּתוּבִים** הַהָּתְחַיִּבִיּוֹת שֶׁהַבַּעַל וְהַאִשָּׁה מִתְחַיִּבִים זָה לַזוּ, וַלַכָן הוּא מִכְנֵה ״כָּת**ְבָּה״.** 

> חַלֵּק עָקַרִי בַּ״כִּתִבָּה״ קוֹבֵעַ, שֵׁהַבַּעַל מַתְחַיֵּב, כִּי אָם הוּא יָגַרָשׁ אָת אָשָׁתּוֹ הוא יתן לה סכום מסים של כסף. ּכָמוֹ כֵן הוּא מְתְחַיֵּב, כִּי אָם הוּא יַמוּת, חַלִּילַה, לִפְנֵי הַאָּשָּׁה, הִיא תִקַבֵּל סְכוּם מִסְיַם שֵׁל כָּסֶף מֵהַנְּכָסִים שֵׁלּוֹ.





## **Daf 3: NETILAT NESHAMAH, EXTINGUISHING A LIFE**

## דף ג': נטילת נשמה 🤝



In Tractate Shabbat, the Mishnah enumerates 39 melachot (primary categories of labor) prohibited to be done on Shabbat. One of the melachot is "shochet" (ritual slaughter), meaning, on Shabbat it is assur (prohibited) to slaughter an animal, because it is forbidden to extinguish the life of a living creature on Shabbat.

Therefore, it is assur to remove a fish from the water — although that does not constitute shechitah - because a fish dies when it is taken out of water, and by doing so, its life is taken. It is likewise assur to kill an animal in any manner. For example, it is assur to step on ants, because that act kills them and extinguishes their lives.

On this daf, it is written that it is even assur to remove blood from an animal, as the removal of blood is also considered a form of "netilat neshamah." Blood is considered synonymous with life, because without blood, it is impossible to live. When blood is shed, some life force is eliminated along with it - and on Shabbat that is assur.

בָּמַסֶּכֶת שַׁבַּת מוֹנַה הַמִּשְׁנַה שָׁלֹשִׁים וְתֵשַׁע מִלַאכוֹת שָׁאסוּר לעשׂות בּשִּׁבַּת. אחת המלאכוֹת היא "שׁוֹחט", דהיינו שבשבת אסור לשחט בעל חיים, זאת **מפני** שַׁאַסוּר לְטֹל אֶת הַנִּשָּׁמֵה שֵׁל בַּעֵל חַיִּים בִּשָּבַּת.

לכן, גם אסור להוציא דג מהמים, אפלו שאין שוחטים אוֹתוֹ, מִפָּנֵי שַׁכָּשַׁמוֹצִיאָים אוֹתוֹ מֵהַמַּיִם הוּא מֵת וּבְכַרְ נוֹטָלִים אֶת נִשְּׁמַתוֹ. לַכֶן, גַּם אַסוּר לַהֵּרֹג בַּעַל חַיִּים בְּכַל דַרֶךְ שַׁהִיא. לְמַשָּׁל, אַסוּר לְדְרֹךְ עַל נְמַלִּים, מְפְּנֵי שַבַּכַך הוֹרָגִים אוֹתֵם וָנוֹטָלִים אֶת נִשְׁמַתַם.

> בְּדַף זֶה כָּתוּב, כִּי אָסוּר אֵפִּלוּ לְהוֹצִיא דם מבעל חַיִים, מפּנֵי שַׁגַם הוֹצַאַת דַם היא ״נטילת נשמה״. הדם הוא ׳נֵפֵשׁ׳, בִּלְעַדַיו אִי אֵפִשָּׁר לְחִיוֹת, וּכִשַׁמוֹצִיאִים דַם, נוֹטָלִים קצַת מַהַנְפֵשׁ שֵׁלוֹ, וְהַדָּבָר אַסור.

## **D'VAR TORAH: PARASHAT BALAK**



# דָבַר תּוֹרָה: פַּרָשַת בַּלַק

There is a wonderful midrash on the verse in Tehillim (Psalms) in which we praise God, "Who alone does great wonders." The Midrash asks — what is the significance of God's acting alone? Indeed, it's obvious to us that God acts without assistance. Regarding this question, the Midrash explains that the word "alone" means that there are many wonders and miracles performed by God on our behalf, about which we know nothing at all. God performs these acts in secret, without anyone's knowledge that they have been saved or from what they have been saved. A wonderful example of this phenomenon was the experience of Balaam's curses in Parashat Balak. The evil Balaam repeatedly tries to curse the Israelites who sat quietly and safely in their tents. But God frustrated Balaam's efforts and alone did wonders for His people — without Israel having any idea of the great danger that had laid ahead of them.

יַשָׁנוֹ מִדְרָשׁ נֵהָדַר עַל הַפַּסוּק בָּתָהָלִים בּוֹ אַנוּ מִשְׁבְּחִים אֶת הקב״ה שֵהוּא ״עוֹשֵּׂה נִפְּלָאוֹת גִּדוֹלוֹת לְבַדוֹ״. המדרש שואל- מה ההתלהבות הגדולה מכּרְ שָׂה׳ עוֹשֵׁה לָבַד? הַרֵי בַּרוּר לַנוּ שֵׁאֵין לוֹ שָׁם שׁוּם עוֹזֵר? עַל ַכַּךְ מַסְבִּיר הַמִּדְרָשׁ שָׁהַמְּלֵּה ״לְבַדּוֹ״ כַּוַנַתַהּ- שֶׁהַרְבָּה נפלאות ונסים שעושה לנו הקב״ה- אנחנו כלל לא יוֹדְעִים עֲלֵיהֶם. הוּא עוֹשֵּׂה אוֹתֶם בְּהֶסְתֶּר, מִבְּלִי שֵׁאַף אַחַד יוֹדֵעַ מִמָּה הוּא נָצֵל. דָגָמַא נָפָלַאַה לַדַּבַר הַזָּה ָהַיָה נְסַיוֹן קָלְלוֹתַיו שֵׁל בְּלְעָם בְּפַרַשָּׁתֵנוּ. בְּלְעָם הַרָשַׁע מְנַסֵּה פַּעַם אַחַר פַּעַם לְקַלֵּל אֵת יִשִּׂרָאֵל הַיּוֹשְׁבִים לְהֵם בִּשֶׁקֵט וּבָבָטְחַה בָּאַהֱלֵיהֶם, אַרְ הקב״ה מֱפֶר עֲצַתוֹ ועוֹשֵּה נִפָּלַאוֹת לְעַמּוֹ לְבַדּוֹ- מִבָּלִי שֵׁיַדְעוּ בִּכְלַל יִשְׂרָאֵל עַל הַסַּכָּנָה הַגִּדוֹלָה שֵׁאָרְבָה לָהֵם.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N