





(2024 יוֹנִי 8־2) מֶּבֶר וְ מֵשֶּׁבֶת בְּבָא מְיִירְב׳ סִיוָן תשפ״ד (8־2 יוֹנִי 8-2) בַּבֶר וְ כ״ה אָיִיר־ב׳ סִיוָן תשפ״ד (8־2 יוֹנִי 8-2) Seder Nezikin | Masechet Bava Metzia 95-101 | Shabbat Parashat Bemidbar | 25 lyyar- 2 Sivan (June 2-8)



Jerusalem

### DAF 95: RABBI YEHUDAH BAR ILAI

The Tannaim Rabbi Meir, Rabbi Shimon, Rabbi Yossi and Rabbi Yehudah were all students of Rabbi Akiva. Each is mentioned numerous times in various Mishnayot. Rabbi Yehudah refers to Rabbi Yehudah Bar Ilai. Every time the Mishnah or Gemara mentions simply Rabbi Yehudah, without indicating his father's name, the reference is to Rabbi Yehudah Bar Ilai. His father, Rabbi llai, was a great Torah scholar. There is a famous Talmudic saying in Masechet Eruvin relayed in Rabbi Ilai's name. It states that an individual's character can be recognized based on three types of habits: his cup (drinking), his pocket (spending), and his anger (self-control).

Rabbi Yehudah Bar Ilai was born in the city of Usha, in the lower Galilee, near Kiryat Ata. He learned Torah from Rabbis Tarfon and Akiva. Rabbi Yehudah lived during the period after Bar

Kochba's failed rebellion against the Romans. At that time, the Roman Emperor Hadrian leveled harsh decrees against the Jews. Hadrian wanted to stop the study of Torah. Hadrian forbade semikhah (rabbinic ordination).

יָהוּדַה, הֶם תַּלְמִידֵי רַבִּי עַקִיבַא וָהֶם מוּזִכַּרִים פּעַמִים רַבּוֹת בַּמְשָׁנִיוֹת. רַבִּי יְהוּדָה הוּא רַבִּי יְהוּדָה בָּר אַלְעָאי וּבָכַל פַּעָם שֶׁנִזְכַּר בַּמִּשָׁנַה אוֹ בַּגָמַרָא ַרַבִּי יִהוּדָה סָתָם בִּלֹא הַזִּכָּרַת שֵׁם הָאָב, הַכַּוּנָה אֱלָיו. אָמָרָה אָמְרָה הָיָה גָּדוֹל בַּתּוֹרָה, וְיֵשְׁנָהּ אָמְרָה מפורסמת שהתלמוד במסכת עירובין אומר בָּשָׁמוֹ: ״בָּשָׁלוֹשָׁה דָבָרִים אָדָם נִיכָּר: בִּכוֹסוֹ, וּבַכיסוֹ וּבַכעסוֹ״.

התנאים רבּי מאיר, רבּי שׁמעוֹן, רבּי יוֹסי ורבּי

ַרְבִּי יָהוּדָה נוֹלַד בַּעִיר אוּשָא שֵׁבַּגַּלִיל הַתַּחְתּוֹ (בָּקֶרוּב מַקוֹם לְקָרִיַת אֲתָא), וְהוּא לַמַד תּוֹרַה מַרַבִּי טַרְפוֹן וַרַבִּי עַקִיבַא. הוּא חֵי בַּתִּקוּפַה שַׁלְאַחַר כִּישָׁלוֹן מֵרֵד בַּר-כּוֹכָבָא שֵׁמָּרַד נֵגֵד הרומאים. בּאוֹתַהּ תַּקוּפָה גּזַר קיסר רומא, אַדְרַיַנוּס, גָּזַרוֹת קַשׁוֹת נַגֵּד הַיִּהוּדִים; הוּא ַרַצָה לְהַשָּׁבִּית אֶת לִימּוּד הַתּוֹרַה וַלַכָן הוּא אַסַר אֶת הַסִּמִיכָה לְרַבָּנוּת.



### **Daf 96: RABBI YEHUDAH BEN BAVA**

קַיסַר רוֹמַא, אַדְרִיַנוּס **הוֹרַה: כַּל רַב שֵׁיִסְמוֹךְ תַּלְמִיד** לָהוֹרַאַה - יַהַרָג; כַּל חַכָם שִׁיָּסְמֵךְ לְהוֹרַאַה - יַהַרָג;

The emperor Hadrian decreed that any rabbi who ordains students, and any student upon whom ordination is conferred, should be put to death. He also decreed that any city in which ordination takes place should be destroyed. Nevertheless, Rabbi Yehudah Ben Bava decided to risk martyrdom for the sake of perpetuating ordination.

Rabbi Yehudah Ben Bava invited five Torah scholars to a field outside the city, in the area between Shfar'am and Usha. He ordained them and instructed them immediately to flee. When the Romans reached the location, they found only Rabbi Yehudah ben Bava, who was old and unable to escape. The Romans killed him, making him one of the Asarah Harugei Malchut (the Ten Martyrs). Although Rabbi Yehudah Ben Bava was killed, he successfully deceived the Romans, Based on his actions, the Romans were unable to

destroy any city in which teachers of Torah had been ordained, since Rabbi Yehudah Ben Bava ordained the five scholars outside the city. Moreover, based on his advice, the students whom he ordained were able successfully to escape.



ַ**רַבִּי יִהוּדָה בֵּן בַּבַא** זִימֵן חֲמִישָּׁה חֲכַמִים לְשַּׁדֵה מְחוּץ

כַּל עִיר שֶׁבָּה יִסְמִכוּ לָהוֹרָאָה - תַּחַרֶב. רַבִּי יְהוּדָה בֵּן

בַּבַא הַחַלִּיט לְמָסוֹר אֶת נַפְשׁוֹ עֲבוּר הַסְּמִיכָה.

אֶת רַבִּי יִהוּדָה, סָמַךְ אוֹתָם וְהוֹרָה לָהֵם מִיָּד לַנוּס לְכָל עֲבֶר. כִּשֶׁהַרוֹמַאִים הָגִּיעוּ לַמַּקוֹם הֶם מָצָאוּ בּוֹ רַק אֵת רַבִּי יִהוּדָה בֵּן בָּבָא שַׁלֹא הַיַה יַכוֹל לְבַרוֹחַ וְהֵם הַרְגוּ אוֹתוֹ. **רַבִּי** יָהוּדָה בֵּן בָּבָא הַיָה אֶחָד מֶעֲשָׂרָה הַרוּגֵי ָ**מַלְכוּת.** רַבִּי יָהוּדַה בֵּן בַּבַא נַהֵרָג אַמִנַם, אַבַל הוּא הֵעֵרִים עַל הָרוֹמָאִים בִּכָךְ שֵׁהֵם לא יַכלוּ להַחַריב שום עיר שבּהּ נסמר

מוֹרָה הוֹרַאַה, שַׁהַרֵי הוּא סַמַרְ אֶת חֲמֵשֶׁת הַחַכַּמִים מְחוּץ לָעִיר, וְגַם בַּעֵצָתוֹ הָצִלִיחוּ לְבָרוֹחַ הַתַּלְמִידִים שנסמכו להוראה.

## Daf 97: "BREAKING DUE TO USAGE"

# דַף צ״ז: ״מֵתָה מֵחֲמַת מְלַאּכָה״ 🥏



A knock on the door was heard at Netanel's house. It was the father of Elkana, his upstairs neighbor, asking to borrow a drill. A few minutes later, they heard the sound of drilling coming from Elkana's house. However, after a few more minutes the drilling sounds suddenly stopped. This surprised Netanel. Had Elkana's father already finished using the drill? To his astonishment, the answer to his question was not long coming. Elkana appeared at their door with 450 Shekels (\$144) in an envelope. He said to Netanel: "My dad told me to give this to your dad and also to say he's sorry. While he was using the drill, the motor burned out and he is paying you 450 Shekels (\$144), the price of the drill." Netanel brought the envelope to his dad, who told him to return the envelope immediately, since Elkana's family did not owe them anything.

Netanel returned the envelope and turned to his father astonished: A few days ago I learned that a sho'el (borrower) is obligated even if the borrowed item was damaged in an unpreventable way. Why then are they patur, (exempt) from paying for the drill? Netanel's

father replied: "In principle, you are correct. However, you should know there is a case in which the sho'el is patur, namely, if the item breaks down in the course of ordinary usage." This exemption is called "mei'ta me'chamat melacha" (breaking due to usage, i.e, when an animal or item "dies" while being worked).



בָּבֵיתוֹ שֵׁל נָתַנָאֵל נָשָׁמְעָה דַּפִּיקָה בַּדֵּלֵת, הַיַה זָה הַשָּׁכֵן מִקּוֹמָה שָׁנִיַּה, אַבִיו שֵׁל אֵלְקַנַה, שֵׁבַּא לְבַקֵשׁ אֶת הַמַּקְדֵּחָה בִּהַשָּׁאָלָה. דַּקּוֹת אֵחָדוֹת לְאַחַר מְכֵּן ָנִשָּׁמְעוּ קוֹלוֹת קָדִיחָה עוֹלִים מָבֵּיתוֹ שֵׁל אֵלְקָנָה, אַבַל אַחֵרֵי כַּמָּה רָגַעִים פָּסָקוּ קוֹלוֹת הַקְּדִיחַה. לְפֶתֵע אֱלְקַנַה הוֹפִיעַ בַּדֵּלֵת וּבִיַדוֹ מַעֲטַפָּה עם 450 ש״ח. הוּא אַמַר לְנָתַנָאֵל: ״אַבַּא שֵׁלִּי אַמַר שֶׁתְּתָן את זה לאבא שלך, והוא גם מבקש סליחה. תּוֹרְ ּכָּדֵי שֵׁהוּא הָשָּׁתַּמֵּשׁ בַּמַּקְדֵּחָה נָשָׂרַף הַמָּנוֹעַ וּלְכֵן הוא משלם לַכֶם 450 ש״ח - כָּמִחִיר הַמַּקְדֵּחַה״.

נִתַנָאֵל הֶבִיא אֶת הַמַּעֲטֻפָּה לָאַבִיו, אֱבַל הוּא אַמֵר לוֹ: ״הַחַזֵר לָהֵם מִיָּד אֵת הַמַּעַטָפָה, הֵם אֵינָם חיבים לשלם לנו מאומה". נתנאל החזיר את הַמַּעֲטַפָּה וּפַנַה לְאַבִיו בִּתְמִיהַה: ״לְפָנֵי כַּמַּה יַמִים ַלַמַדַתִּי אִיתַרְ שֵׁשּׁוֹא**ֵל חַיַב אַפִּילוּ אָם אֵירַע לוֹ** 

אוֹנֵס, מַדּוּעַ הֶם פָּטוּרִים עַל הַמַּקְדֵּחַה?״. עַנָה לוֹ אַבִּיוּ: ״בַּעִיקַרוֹן זֶה נַכוֹן, אַבַל דַע לְךְ שַׁיֵּשׁ **מִקְרֵה** שֵׁשּׁוֹאֵל פַּטוּר: אָם הַחֶפֵץ הִתְקַלְקֵל מֶחֲמַת הַשִּׁימוּשׁ שֶׁעֲבוּרוֹ הוּא שָׁאַל אֶת הַחֶפֶץ. פָּטוֹר זֶה מִכוּנֵּה ׳מֶתָה מֵחֲמַת מִלָּאכָה׳״.

### Daf 98: RESPONSIBILITIES OF THE LENDER AND BORROWER

## דף צ"ח: אחריות המשאיל 🕟

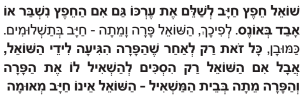


A sho'el (borrower) is chayav (obligated) to repay its value if the item breaks or is lost as the result of an unavoidable accident. If a sho'el borrows a cow, which then dies, that sho'el is chayav to repay. This obviously only applies in the case where the cow is already in the possession of the sho'el. However, if the sho'el merely agreed to borrow the cow and the cow died in the home of the mash'eel (lender), then the sho'el has no obligation to pay.

The Mishnah on this page deals with a cow that died after leaving the home of the mash'eel, but before entering the possession of the sho'el. How is this possible? One example would be if a mash'eel handed over the cow to his son, or to the son of the sho'el in order to take the cow to the sho'el's home, and the cow died en route.

What is the law? The Mishnah says the ruling depends on whether or not the sho'el told the mash'eel "Send the cow with my son." By making this statement the sho'el is considered to have taken legal responsibility for the cow from that moment. If in this situation the cow dies en

route to the sho'el, the sho'el is obligated to pay. However, if the sho'el did not say words to that effect to the mash'eel, then the former is not legally considered to have become a sho'el until the cow is in his actual physical possession.





המשנה בדף זה עוֹסקת בפרה שמתה אַחַבִי שַׁיַּצָאַה מִבֵּּית **הַמַּשָּׁאִיל** אַבַּל לִידֵי **הַשּוֹאֵל** עוֹד לֹא הָגִּיעַה. לְמַשָּׁל, הַמַּשָּׁאִיל מַסַר אֶת הַפַּרָה לִידֵי הַבָּן שֵׁלּוֹ אוֹ לִיַד הַבֵּן שֵׁל הַשּׁוֹאֵל, כָּדֵי שֵׁיִּבִיאֵנָּה אֵל בֵּית ַהַשּׁוֹאֵל, וְהַפָּרָה מֵתָה בַּדֶּרֶךְ.

מָה הַדִּין? הַמִּשְׁנַה אוֹמֵרֵת שֶׁהַדְּבַר תּלוּי: אם השׁוֹאל אמר למשׁאיל ״שׁ**לח** את הפרה ביד בני" - הרי זה כבר

ַנְחָשַׁב שָׁהוּא שַׁאַל אוֹתַהּ, **וּמֵאוֹתוֹ רֵגַע הוּא אַחַרַאי עַלֵּיהַ** ואם היא מתה בדרך הוא מתחיב. אבל אם הוא לא אמר לו ּכַּךְ, הוּא אֵינוֹ נֵחְשָׁב שׁוֹאֵל עַד שַׁתַּגִּיעַ הַפַּרָה לְיָדַיוּ.



## Daf 99: THE PRICE OF A BROKEN BARREL OF WINE

# דף צ"ט: מחירה של חבית היין שנשברה 🍑

A storekeeper hired porters to carry wine barrels. The porters were not very careful. One of the barrels dropped and broke. The porters agreed to pay \$4, the value of the barrel. However, the storekeeper said: "You actually caused me a \$5 loss, since on market day the price goes up and I could sell that barrel for \$5. Please pay me \$5." What is the ruling? Are the porters responsible to pay \$4, the price of the barrel on most days of the year, or \$5, which is the market day price?

Rava said: If the barrel broke before market day, the storekeeper is correct and the porters are responsible to pay him \$5, since that is the sum they potentially caused the storekeeper to lose. But, if they broke the barrel after the market day, and the storekeeper had clearly been unable to sell all of the barrels he possessed, then the porters are only obligated to pay \$4, because then they would not have caused the shopkeeper a loss of \$5.

Moreover, we must reduce their payment, since the porters spared the shopkeeper some work. The storekeeper had no need to stand and sell the wine in the barrel little-by-little to each customer until the entire barrel was emptied. They also spared the shopkeeper from having to install a spigot in the barrel, as is done by salesman selling wine poured in the amount requested by each particular customer.

מַעשָׂה בָּחַנוַנִי שֶׁשַּׂכַר סַבַּלִים לַשָּׁאת לוֹ חַבִיּוֹת יֵיַן, וְהַסַּבַּלִים לֹא נִזָהַרוּ וִשַּׁמְטוּ אֶת אֶחֶת הֶחֲבִיּוֹת וּשְּבַרוּהַ. הַסַּבַּלִים הָסָכִּימוּ לְשָׁלֵם את מחיר החבית, 4 זוּז. בּרם, החנוני אמר: **בעצם הפסדתם לי 5** זוּז מִפְּנֵי שֶׁבִּיוֹם הַשּׁוּק הַמְּחִיר עוֹלֵה וְהַיִיתִי יַכוֹל לְמִכּוֹר אֶת הֶחַבִית בָּ-5 זוּז, בַּבַקּשָׁה שַׁלְּמוּ לִי 5 זוּז.

מה הדין? האם עליהם לשלם 4 כמחיר החבית בכל ימות השנה, אוֹמַר: אָם הֵחָבִית בִּיוֹם הַשּׁוּק? רָבָא אוֹמֵר: אָם הֵחָבִית נִשְׁבִּרָה עוֹד לִפְנֵי יוֹם הַשּׁוּק, הַחֲנָוַנִי צוֹדֵק וַעֲלֵיהֶם לְשַׁלֵּם לוֹ 5 זוּז שֶׁזֶהוּ **הַסְּכוּם שֶׁהֶם הָפְסִידוּ לוֹ**. אֱבַל, אָם לְאַחַר יוֹם הַשּׁוּק הְתָבָּרֵר שָׁהַחֶנוַנִי לֹא הָצָלִיחַ לְמַכּוֹר אֶת כַּל הַחֲבִיּוֹת שֶׁבַּרְשׁוּתוֹ, עֲלֵיהֵם ּלְשַׁלֵּם לוֹ 4 בִּלְבַד, כִּי בִּמִקְרֵה זֵה הֶם לֹא גַּרְמוּ לוֹ הֵפְּסֵד שֵׁל 5 זוּז.



### Daf 100: ROLLING OVER OF AN OATH

When is an oath obligatory? Let's say that Reuven approaches the Beit Din and says: "Shimon owes me money." They call in Shimon, who says: "Not true! I don't owe Reuven anything." What is done? The judges tell Reuven: According to Torah law, if you have no proof Shimon owes you money, he will not pay you anything and he need not even take an oath to that effect. However, there are some cases in which the Torah does require Shimon to take an oath that he does not owe money. Such oaths include the "shvu'at Shomrim" (guardian's oath) and the "Shvu'at Modeh b'Mik'tzat," (oath of partial admission), about which we have learned previously.

What is "gilgul shvu'ah" (rolling over of an oath)? In a case where Shimon was already obligated to take an oath that he does not owe money to Reuven, then Reuven could say to Shimon: "Listen, remember once before I sued you once before, asserting that you owed me money, and you contended you did not owe? Now, I want you to take an oath for me regarding that money as well." Here, Reuven "rolled over" an additional oath into an oath that was already required.

This daf of Talmud introduces the possibility of rolling over an oath, even if Reuven's second claim involves karka (land). Why is this a particular chiddush (novel interpretation)? Because there is a principle stipulating that oaths are not imposed in disputes concerning land, but only regarding claims concerning metaltelin (moveable items). Despite this stipulation, it is possible to roll over an oath regarding karka.

# דף ק׳: גְּלְגִּוּל שַׁבוּעה



מַ**תַי מִתְחַיִּבִים שָׁבוּעָה?** נַנִּיחַ שֶׁרְאוּבֵן כַּא לְבֵית דִּין וְאוֹמֵר: ״שִׁמְעוֹן חיב לי כּסף". קוֹראים לשמעוֹן והוּא אוֹמר: "לא נכוֹן, איננּי חיב". מה עוֹשִׂים? הַדַּיָנִים אוֹמִרִים לְרָאוּבֵן: לְפִי דִּין הַתּוֹרָה, אָם אֵין לְךָ הוֹכָחָה שָׁשָּׁמְעוֹן חַיַּב לְךָ, הוּא לֹא יִשַּׁלֶּם לְךָּ מְאוּמַה, וְהוּא אֱפִילוּ לֹא צַרְיךְ ּלָהִישַּׁבַע עַל כַּךְ. אֱבַל, יֵשׁ פּעַמִים שֶׁהַתּוֹרָה קַבְעַה שֵׁשָּׁמְעוֹן צַרִיךְ ַלְהִישַּׁבַע שֵׁהוּא לֹא חַיַב כָּסֵף, כָּגוֹן: ״שָׁבוּעוֹת הַשּׁוֹמְרִים״ וּ״שָׁבוּעַת מוֹדֶה בִּמִקּצָת" עֲלֵיהֵן לַמַדְנוּ כְּבַר.

ַמַהוּ ״**גִּלְגוּל שָׁבוּעָה״?** אַחֲרֵי שֲשָׁמַעוֹן כָּבַר חַיַּב לְהִישַּׁבַע לְרָאוּבֵן עַל ָהַשָּׁעוֹן, יַכוֹל רָאוּבֶן לוֹמַר לוֹ: שָׁמַע, הֲזוֹכֵר אַתַּה שֶׁפַּעַם תַּבַעתִי שֶׁאַתַּה ַחַיַּב לִי כֵּסֶף וִאַמַרְתַּ שֶׁאֵינָךְ חַיַּב? עַכְשָׁיו **אֵנִי רוֹצֵה שֶׁתִּישַּׁבַע לִי גַּם** עַל הַכֵּסֵף הַהוּא. בָּכָךְ רָאוּבֵן ׳גִּלְגֵּל׳ שָׁבוּעָה נוֹסֵפֵת בָּאֵמְצָעוּת הַשָּׁבוּעָה שֵׁכָּבַר קַיֵּמֶת.

בַדָף זָה הַתַּלְמוּד מְחָדֵשׁ שָׁאֵפְשַׁר לְגַלְגֵל שָׁבוּעָה אֵפִילּוּ אָם הַטַעַנָה הַשָּׁנִיָּה שֵׁרָאוֹבֶן תּוֹבֶעַ מִמֶנוּ הִיא עַל קַרְקַע. לַמָּה יֲשׁ בכך יותר חידוש? מפני שיש כלל הקובע שהתורה אינה מחיבת שָׁבוּעָה עַל טָעַנוֹת שֶׁל קַרַקעוֹת, אֶלַא עַל טָעַנוֹת שֵׁל מִיטַלְטָלִין בלבד. אף על פּי כן אפשר לגלגל שבועה על קרקעות.



## Daf 101: WHEN A NON-JEW OWNS A FIELD IN ERETZ YISRAEL לוכרי Daf 101: WHEN A NON-JEW OWNS A FIELD IN ERETZ YISRAEL דף ק״א׃ שורה באַרץ ישראל השיד לנוכרי



According to Torah law, one must separate trumot u'ma'asrot (priestly emoluments and tithes) only from produce grown in Eretz Yisrael; produce from outside of Eretz Yisrael is exempt. Chazal established that trumot and ma'asrot must also be separated from produce grown in places close to Eretz Yisrael. What is the law regarding produce grown by a non-Jew on a field in Eretz Yisrael from which produce a Jew wishes to eat? Is the Jew responsible to take out trumot and ma'asrot first?

On this daf, Amoraim dispute whether a field in Eretz Yisrael, owned by a non-Jew carries the chiyuv (obligation) of trumot and ma'asrot. Some Amoraim say: "Acquisition of a field in Eretz Yisrael by a non-Jew removes the chiyuv of ma'aser." Other Amoraim conclude: "The acquisition of a field in Eretz Yisrael by a non-Jew does not remove the chivuv of ma'aser."

ָמִדִין תּוֹרָה רַק תָּבוּאַת אֶרֶץ יִשְּׂרָאֵל חַיֵּבֶת בְּתַרוּמוֹת וּמַעְשָּׁרוֹת, אַ**רְ תִּבוּאַת חוּץ לָאָרֵץ - פּטוּרָה.** חֲזַ״ל תִּיקְנוּ שֵׁגַּם בְּמִקוֹמוֹת ָמָסוּיָמִים הַסָּמוּכִים לְאֲרֵץ יִשִּׂרָאֵל יַפְּרִישׁוּ תִּרוּמוֹת וּמַעשִּׂרוֹת. ַנוֹכְרִי פַּטוּר, כַּמוּבָן, מִמְצווֹת תָּרוּמָה וּמַעֵשֵׂר. **מַה דִּינַהּ שֵׁל** תַּבוּאַה שַׁגַּדְלָהּ בַּשַּׁדָה שֵׁל נוֹכָרִי בָּאַרֵץ יִשְׂרָאֵל וִיהוּדִי רוֹצֵה לָאֵכוֹל מִמֵּנַה? הַאָּם עַלַיו לְהַפְּרִישׁ תִּרוּמוֹת וּמַעשִּׁרוֹת?

וּבָכָן, בָּדַף זָה לוֹמִדִים מַחַלוֹקֵת אֲמוֹרַאִים הַאָם שַׂדֵה בָּאָרֵץ יָשָׂרָאֵל שֶׁשַּׁיַרְ לְנוֹכָרִי מָחוּיַב בְּתָרוּמוֹת וּמַעְשָׂרוֹת. יָשׁ אֲמוֹרַאִים שַׁאוֹמְרִים: ״יֵשׁ קָנָיַן לְנוֹכְרִי בָּאֶרֵץ יִשְׂרַאֵל לְהַפְּקִיעַ מְיַד **ַמעשׂר״.** כָּלוֹמַר: הַקּנָיַן שֵׁל הַנּוֹכָרִי בַּשַּׂדֵה מַפָּקִיעַ מִמֵּנוּ אֶת חִיּוּב תָּרוּמוֹת וּמַעשָׂרוֹת. יֵשׁ אֲמוֹרָאִים שֵׁאוֹמְרִים: ״**אֵין קְנְיָן לַנּוֹכְרִי** ָבָּא**ֶרֵץ יִשִּׂרָאֵל לְהַפְּקִיעַ מִּיַּד מַעֲשֵׂר״** - הַקְּנָיַן שֶׁל הַנּוֹכְרִי אֵינוֹ מַפָּקִיעַ חִיוּב תָרוּמוֹת וּמַעשִרוֹת.



## D'VAR TORAH: PARASHAT BEMIDAR



# דָבַר תּוֹרַה: פַּרַשַׁת בִּמִּדְבַּר

The Torah emphasizes that in the order in which B'nei Yisrael encamped in the wilderness, they likewise traveled on their journeys. "As they encamped, so shall they travel." One might think this description is merely technical or procedural. Yet it appears to carry a deeper, more significant meaning. The encampment symbolizes the regular order of a person who is in his place, at peace and at ease. The journey, on the other hand, represents the departure from routine and order; it is the movement toward the unknown as one journeys along the road. The great innovation of the Torah is that the proper conduct of B'nei Yisrael was not only in the natural, familiar, and usual surroundings but was also exhibited while moving out of comfort-in traveling. There too, they maintained and behaved as befits the children of Israel - "As they encamp, so shall they set out."

תלמוד ישראלי

- הַתּוֹרָה מַדְגִּישָׁה כִּי בַּסֵּדֶר בּוֹ חַנוּ בִּנֵי יִשְׂרָאֵל בַּמִּדְבַּר ַכַּכָה הַם גַּם הַלְכוּ בַּמִּסְעוֹתֵיהַם: ״כָּאֲשֶׁר יַחַנוּ כַּן יִסְעוּ״. ָנָתָן לַחֲשֹׁב כִּי מִדְבָּר כָּאן רַק בִּתֵאוּר טֵכִנִי אוֹ עְבִדָּתִי, אוּלַם נָרָאֶה כִּי יֵשׁ כַּאן אֲמִירָה מַשִּׁמַעוּתִית וַעֲמִקַּה. הַחֲנַיַה ָמִסַמֵּלֵת אֵת הַסַּדֵר הָרָגִיל שֵׁל הָאָדָם, שַׁנִּמִצָא בִּמִקוֹמוֹ, בְּשַׁלְוַה וּבָנַחַת. הַנָּסִיעָה, לְעָמַת זֹאת, הִיא הַיְּצִיאָה מַהַהֶרגֵּל וִהַּסֶּדֶר, הִיא הַתִּנוּעַה אֱל הַלֹּא נוֹדַע שֵׁטַמוּן בָּאֹפֵן ַטְבַעִי בַּעֲצֵם הַהַלִּיכָה בַּדֵּרֵךְ. הַחְדוּשׁ הַגַּדוֹל שֶׁמְחַדְּשֵׁת הַתּוֹרָה הוּא שֶׁהָתְנָהֱלוּתָם הַיִּשְׁרָה שֵׁל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֹא ָהַיָתָה רַק בַּסְבִיבָה הַטְבָעִית, הַמִּכֵּרֵת וְהַרְגִילַה, אֱלַּא גַּם בַּיָצִיאַה מִמְּקוֹם הַנּוֹחוּת ־ בְּנָסִיעַה - גַּם שָׁם הֶם שַׁמְרוּ וָהְתְנַהַגוּ כַּיָּאֵה לְבָנֵי יִשְׂרָאֵל ־ ״כַּאֲשֵׁר יַחַנוּ כַּן יִסְעוּ״.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A.

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

