



(2024 בַּבֶא בָּהָרָא צ'יִר־ק"ב | שַׁבָּת בְּרָשׁת הַאֲזִינוּ | כ"ו אֱלוּל־הַשְׁרֵי תשפ"ד (29 סֶפְּטֶמְבֶּר־6 אוֹקְטוֹבֶּר 29 אוֹקְטוֹבֶּר (2024 בּבָא בָּהְרָא צ'יִר־ק"ב | שַׁבָּת בְּרָשׁת הַאֲזִינוּ | כ"ו אֱלוּל־הַשְׁרֵי תשפ"ד (29 סֵפְּטֶמְבֶּר־6 אוֹקְטוֹבֶּר Seder Nezikin | Masechet Bava Batra 96-102 | Shabbat Parashat Haazinu | 26 Elul – 3 Tishrei (September 29-October 6)

# **GOOD & SWEET NEW YEAR!**

A YEAR FILLED WITH RENEWED GOOD TIDINGS, HEALTH, AND NACHES

פנה טובה ואתוקה! פנה פנתחדפ בה בבפורות טובות. בריאות ונחת





## **Daf 96: WINE THAT HAS SOURED**

דף צ"ר: יין שהחמיץ



Binyamin bought a barrel of wine. He carried the barrel home from the market and placed it in his basement. Before Shabbat, his wife asked him to go down to the basement and fill a pitcher with the recently purchased wine to be used for kiddush. Binyamin went down to the basement and opened the barrel. He immediately noticed the unpleasant scent and knew that the wine was sour. Binyamin had to borrow wine for kiddush from neighbors.

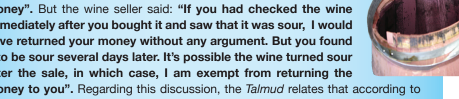
On Sunday morning, Binyamin approached the wine salesperson and claimed: "The wine I bought was sour. Please return my money". But the wine seller said: "If you had checked the wine immediately after you bought it and saw that it was sour, I would have returned your money without any argument. But you found it to be sour several days later. It's possible the wine turned sour after the sale, in which case, I am exempt from returning the

money to you". Regarding this discussion, the Talmud relates that according to the Amora Shmuel, the seller is indeed correct.

בָּנָיַמִין קַנָה חַבִּית יַיָן, וְהָנִּיחַהּ בַּמַּרְתֵּף. לְפְנֵי שַׁבַּת בִּיקשָׁה מִמֶּנוּ אָשָׁתּוֹ: ״בִּבַקשָׁה רֵד לַמַּרְתַּף וּמַלֵּא אֶת קַנָקו הַיַּיָן מֶהֶחָבִית הַחֲדָשָׁה שֶׁקְנִית״. בִּנְיַמִין פַּתַח אֶת הֶחַבִּית וְהֶבִין שֶׁהַיַּיִן שֶּׁבְּתוֹכָהּ הֶחְמִיץ.

בּיוֹם ראשׁוֹן בּבּוֹקר פּנה אל מוֹכר הייַן בּתביעה: ״הַיַּיָן שֶׁקַנִיתִי חַמוּץ. הַחְזֵר לִי אֵת כַּסְפִּי״. אֱבַל מוֹכֵר הַיַּיִן אָמַר: ״אָם הָיִיתָ בּוֹדֵק אֵת הַיַּיִן מִיָּד

אחרי הקניה והוא היה חמוץ, הייתי מחזיר לך אֶת הַכֶּסֵף לָלֹא כָּל טָעָנוֹת. אֱבָל אַתַּה מַצָּאתַ שֶׁהוּא חָמוּץ רַק אַחֲרֵי יָמִים אֵחַדִים, אוּלַי הוּא החמיץ אחרי המכירה ואני פטור מלהחזיר לך אָת הַכֶּסֶף״. בַּמַּחֲלוֹקֶת הַזּוֹ שֶׁבֵּין הַמּוֹכֵר לַקּוֹנֶה מֶבִיא הַתַּלְמוּד אֶת דִּבְרֵי הַאַמוֹרֵא שָׁמוּאֵל שאומר שהמוכר אכן צודק.





# Daf 97: "DEMAI," DOUBTFULLY TITHED PRODUCE



There is a halachic category of produce known as "Peirot Demai". The laws of terumot u'ma'asrot (tithes) require that fruits be eaten only after the obligatory terumot u'ma'asrot have been set aside. Terumah is set aside for the kohen. Ma'aser rishon (first tithe) is given to the levi. Another tithe is also given, though depending upon the year in the Sabbatical cycle, it is either ma'aser sheini (second tithe) or ma'aser oni (tithe for the poor).

In the days of Yochanan Kohen Gadol, the Beit Din HaGadol (High Court) sent emissaries to check the level of religious observance among the Jewish people. They found that everyone did set aside terumah for the kohen. However, there were amei ha'aretz (ignorant people) who had disdain for the allocations to the levi'im and did not set aside ma'aser rishon, ma'aser sheini.or ma'aser oni,

The Beit Din HaGadol subsequently decreed that produce purchased from amei ha'aretz must be treated like produce over which there is doubt whether tithes have been set aside. Therefore, one must set aside tithes once again. However, it is unnecessary to take out terumah, since amei ha'aretz are known to also set aside the terumah allocation. These fruits are called "demai," a term which connotes doubt, and is a play on the words "da" = this and "mai" = what — Is this tithed?

דיני תרומות ומעשרות הם **שאין לאכול פירות** לפני שמפרישים מהם תרומות ומעשרות. תרומה גִדוֹלָה - לַכּוֹהֶן, מַעשֵׂר רְאשׁוֹן - לַלֵּוִי וּמַעשֵׂר שֵׁנִי אוֹ מעשר עני - תלוי באיזו שנה.

בִּימֵי יוֹחַנַן כּוֹהֵן גַּדוֹל, שֲלַח בֵּית הַדִּין הַגַּדוֹל שָׁלִיחִים שֵבַּדָקוּ בכל מחוזות היהודים וראו שהכל מפרישים תרומה לַכּוֹהֶן, אֲבָל הַיוּ עַמֵּי הָאָרֵץ שֵׁזִּלְזְלוּ בִּיֵתֵר הַהַפְּרָשׁוֹת וְלֹא ּ הָפָרִישׁוּ מַעֲשֵׂר רָאשׁוֹן וּמַעֲשֵׂר שָׁנִי אוֹ עָנִי

מֵאוֹתַהּ עֵת גַּזַר בֵּית הַדִּין הַגָּדוֹל כִּי בִּפֵירוֹת שֶׁקוֹנִים מַעַם הַאַרֵץ, יֵשׁ לְנָהוֹג כָּמוֹ בִּפֵּירוֹת שַׁיֵשׁ עַלֵיהֶם סַפֶּק אם עישרוּ אוֹתם, ולכן צריך **לעשר** אוֹתם פּעם נוֹספת. ַכַּמוּבָן שָׁאֵין צָרִיךְ לְהַפִּרִישׁ תִּרוּמָה פַּעַם נוֹסֵפֵת, שֵׁהַרֵי

תַּרוּמַה גַּם עַמֵּי הַאַרֵץ מַפְּרִישִׁים. פֵּירוֹת אֶלוּ מִכוּנִּים ״דִּמַאי״ מִלְּשׁוֹן - סֵפֶק ״דַּא״ = זֵה, ״מַאי״ = מַה? ?הַאָם הוא מעושַר



## Daf 98: THE WINE THAT SOURED





A person gave a barrel of wine to a grocer so the wine could be sold in small quantities. The two agreed to split the profits after the entire barrel was sold. But, before the shopkeeper managed to sell all the wine, it turned sour. Who is responsible for the loss? On one hand, the owner of the barrel should be held responsible, since the barrel belongs to him. On the other hand, the shopkeeper bears responsibility because the wine in the barrel soured while it was in his possession.

The Talmud states that the owner of the barrel generally is responsible for any loss. However, there are two instances in which the shopkeeper would bear the burden of the loss: (a) If the shopkeeper installed an additional spigot in the barrel. It is possible that that action caused the wine to sour; (b) If, before the wine soured, there had been a market day, during which many people came

to acquire wine and the shopkeeper was lazy and did not sell any of the wine that day. In such a case, the owner of the barrel would say to the shopkeeper, "Had you not been so lazy, all the wine would have been sold before it soured. Therefore, you are to blame for the loss".

אַדָם נַתַן חַבִּית יֵין לְחֵנָוַנִי כָּדֵי שַׁיָּמְכּוֹר לְלַקּוֹחוֹת כַּל פַּעַם ַמְעָט מָן הַיַּיָן שָׁבַּהּ, וָהֶם סִיכָּמוּ שֶׁלְּאַחַר הַמְּכִירַה יִתְחַלְקוּ בַּרְוַחִים. בָּרַם, עַד שֶׁהְסִפִּיק הַחֵנְוַנִי לְמִכּוֹר אֶת הַיַּיָן, הַיַּיַן הַחָמִיץ. לָאוֹר זֹאת נָשָׁאֱלֶת הַשָּׁאֱלֶה: מִי נוֹשֵּׂא בַּהַפְּסֵד? ַמ**ִצַד אֵחָד: בַּעַל הַחָבִית,** שֵׁהֵרֵי הַחָבִית שֵׁלוֹ. מִצַד שֵׁנִי: החנוני, שהרי החבית החמיצה אצלו.

תָּשׁוּבַת הַתַּלְמוּד לְשָׁאֵלָה זוֹ הִיא **שַׁבְּאוֹפֵן רַגִּיל בַּעַל** החבית נושא בהפסד, אבל בשני מקרים החנוני הוא זה שַׁנּוֹשֵׂא בַּהֵפְסֵד: א. אָם הַחַנְוַנִי עַשַׂה

> בַּחַבִּית בַּרֵז נוֹסָף - מֵאַחַר שַׁיִּתָּכֵן שפעולה זו היא שגרמה להחמצה. ב. אָם עוֹד לִפְנֵי שֵׁהַיַּיִן הֵחְמִיץ הַיָּה יוֹם שׁוּק וְרַבִּים בַּאוּ לִקְנוֹת יֵיון, אַרְ הַחֵנְוַנִי הָתִעַצֵּל וִלֹא מַכַר מִן הַיַּיִן בָּאוֹתוֹ יוֹם - בִּמִקְרֵה כָּזֵה בַּעַל הֶחֲבִית אוֹמֶר לוֹ: ״אָם לֹא הַיִּיתַ מִתְעַצֵּל, כַּל הַיַּיָן הַיָה נִמְכַּר עוֹד לְפָנֵי שֵׁהֵחִמִּיץ, וּלְפִיכָךְ אַתָּה אָשֵׁם



### **▶** Daf 99: DIMENSIONS OF THE FIRST *BEIT HAMIKDASH* דף צ"ט: מידות בית המַקדשׁ הראשון



בַּהֶפְסֶד״.

One of the sugiyot (Talmudic discussions) on this daf deals with the dimensions of the first Beit HaMikdash. The entire Mishkan (Tabernacle) was 30 amah\* long and 10 amot wide. (\*1 amah = 1.57 - 1.87 ft.)

King Solomon built the first Beit HaMikdash using double these dimensions - i.e. 60 amot in length and 20 amah wide. The Kodesh HaKodashim (Holy of Holies) was 20 amah in length and 20 amah in width. The Talmud tells us that the Aron HaBrit (Ark of the Covenant) did not occupy any space in the Kodesh HaKodashim.

After the Aron HaBrit was placed in the Kodesh HaKodashim of the Mishkan, an empty space of 10 amot by 10 amot remained. The same had been the case in the Beit HaMikdash built by King Solomon. After the Aron HaBrit was brought in, a space of 20 amot by 20 amot remained empty in the Kodesh HaKodashim. About this, the Talmud

reports: This is a tradition that was handed down to us from our ancestors. The space occupied by the Aron HaBrit and the cherubim are not included in the measurement of the Kodesh HaKodashim in which it rested, [since the Aron miraculously did not occupy any space at all.]



**אוֹרֵךְ הַמִּשָּׁכַּן** בַּמִּדְבַּר הַיַה שָׁלוֹשִׁים אַמֵּה וְרוֹחָבּוֹ עֲשֶׂר אַמַּה. קוֹדֵשׁ הַקּוֹדַשִּׁים שֶׁבַּמִּשָּׁכַּן הַיָה עֲשֵׂר אַמּוֹת אוֹרֶךְ עַל עשר אמות רוחב.

> שלמה המלך בנה את בית הַמִּקְדַשׁ הַרָאשׁוֹן בִּמִידּוֹת כָּפוּלוֹת: שִׁישִׁים אַמַּה אוֹרֶךְ, עֲשִׂרִים אַמַּה רוֹחַב. קוֹדֵשׁ הַקּוֹדַשִּׁים הַיָה עֲשָׂרִים אַמַּה אוֹרֶךְ עַל עֵשָׂרִים אַמַּה רוֹחַב. בָּקֶשֶׁר לְכַרְ מְסַפֶּר לַנוּ הַתַּלְמוּד עַל נָס שֶׁהַיָה בַּמִּקְדַשׁ: אֱרוֹן הַבִּרִית לֹא תַּפַס מַקוֹם בִּקוֹדֵשׁ הַקּוֹדַשִּים.

אַחֵבִי שֶׁהְכָנִיסוּ אֵת הַאַרוֹן לְקוֹדֵשׁ הקודשים במשכן, עדין נותר שטח ַרֵיק שֵׁל 10 עַל 10 אַמּוֹת. כַּךְ גַּם בָּבֵית הַמָּקְדַּשׁ שֵׁל שָׁלֹמֹה, אַחֲרֵי שהכניסו את ארון הברית, עדין נותר

בַּקוֹדֵשׁ הַקּוֹדֲשִׁים שֶׁטַח פַּנוּי שֶׁל 20 עַל 20 אַמַה. כַּךְ נֵאֲמַר בַּתַלְמוּד: ״דָבָר זָה מַסוֹרֶת בִּיָדֵינוּ מֵאֱבוֹתֵינוּ, מִקוֹם אַרוֹן וכרובים אינו מן המידה".





## Daf 100: ESTABLISHING ACQUISITION THROUGH USAGE

ַדַּף ק׳: אַבִּרָהָם אָבִינוּ בִּאֵרֵץ יִשִּׂרָאֵל

On this *daf*, we learn about the following Tannaitic dispute: Does a person who walks on land establish possession of it? Rabbi Eliezer affirms this does constitute possession, while the Sages disagree. The *Gemara* cites a *pasuk* (verse) as proof to support Rabbi Eliezer's stance. God instructed Avraham in *Parshat Lech Lecha*, "Arise, walk through the land across its length and its breadth; for it is to you that I will give it" Why did God instruct Avraham to walk the length and breadth of the land? According to Rabbi Eliezer, this directive was for Avraham to secure ownership through a symbolic act of possession.

And how do the Sages counter this interpretation? According to their view, God's command for Avraham to walk the land was as a sign that the land would be readily conquered by his descendants.



בְּדַף זֶה לוֹמְדִים מַחְלוֹקֶת תַּנְּאִים:
הַאִם אָדָם שֶׁהוֹלֵךְ בַּקַרְקֵע נֶחֱשָׁב מַחְזִיק בָּהּ? רַבִּי אֱלִיעֶזֶר אוֹמֵר שֶׁזּוֹהִי חַזְקָה, וְאִילּוּ חַכָּמִים חוֹלְקִים. הַגְּמָרָא אוֹמֶרֶת שֶׁלְשִׁיטַת רַבִּי אֱלִיעֶזֶר יֵשׁ רְאָיָה מַהַפָּסוּק, שֶׁבּוֹ הַקָּבָּ״ה אָמַר לְאַבְרָהָם אָבִינוּ (בְּרֵאשִׁית): "קוּם הִתְהַלֵּךְ בָּאָרֶץ מְדוּע אָמַר לוֹ הַקֶּבָּ״ה לָלֶכֶת בָּאָרֶץ לְאוֹרְכָּה וּלְרוֹחְבָּהּ? כְּדֵי שֶׁיִּקְנֶה אוֹתָהּ בְּקִנָין חַזָּקָה.

וּמָה יַעֲנוּ חֲכָמִים? לְשִׁיטָתָם הַקְּבָּ״ה הוֹרָה לוֹ לָלֶכֶת בָּאָרֶץ, לְסִימָן שֶׁהָאָרֶץ תָּהֵיָה נוֹחַה לְהִיכָּבֵשׁ לְבַנִיוּ.

## **Daf 101: RAV ASHI AND THE BABYLONIAN TALMUD**

ַר ק״א: רַב אָשִׁי וְהַתַּלְמוּד הַבַּבְלִי 🍑

Rav Ashi lived during fifth generation of *Amoraim* and was a student of Rava. Rav Ashi became famous for compiling the Babylonian Talmud. He headed the *yeshivah* in Sura, which under his leadership moved to a suburb called "*Mata Mechasia*". Rav Ashi served as *Rosh Yeshivah* for sixty years. In accordance with the custom of Babylonian *yeshivot* to learn two *Masechtot* (tractates) each year, Rav Ashi was able to learn the entire *Shas* (Six Orders of *Talmud*) with his students twice during his tenure as *Rosh Yeshivah*. During those years, Rav Ashi gathered the words of the *Chachamim* of the previous generations and organized their teachings according to the order of the *Mishnayot*. This became the Babylonian *Talmud*.

Rav Ashi merited achieving great wealth. Chazal state that until the time of Rav Ashi there had been only three men who were privileged to attain greatness both in Torah learning and material wealth: Moshe Rabbeinu — transmitter of the Torah; Rabbi Yehudah HaNasi — editor of the Mishnah; and Rav Ashi — editor of the Babylonian Talmud.

ַ**רַב אָשִׁי חַי בְּדוֹר הַחֲמִישִׁי שֶׁל הָאָמוֹרָאִים**, וְנוֹלֵד בְּיוֹם פְּטִירָתוֹ שֶׁל רַבָּא. הוּא הִתְּפַּרְסֵם בִּמְיוּחָד בִּזְכוּת הָעוּבְדָּה שֶׁעָרַךְ אֶת הַתַּלְמוּד הַבַּבְלִי. רַב אָשִׁי עָמַד בְּרֹאשׁ יְשִׁיבַת סוּרָא, שֶׁעֶבְרָה בְּיָמָיו



הַדּוֹרוֹת הַקּוֹדְמִים וְסִדְרָם לְפִי סֵדֶר הַמִּשְׁנָיוֹת. זֵהוּ הַתַּלְמוּד הַבַּבְלִי.

ַרַב אָשִׁי זָכָה לַעֲשִׁירוּת מוּפְלֶגֶת. חֲזַ״ל אוֹמְרִים שֶׁעַד יְמֵי רַב אָשִׁי הָיוּ רַק שְׁלוֹשָׁה אֲנָשִׁים שֶׁזָכוּ גַּם לִגְדוּלָּה בְּתוֹרָה וְגַם לַעֲשִׁירוּת מוּפְלֶגֶת, וְהַם: משֶׁה רַבֵּנוּ ־ מוֹסֵר הַתּוֹרָה, רַבִּי יְהוּדָה הַנָּשִּׁיא ־ עוֹרֵךְ הַמִּשְׁנָה, וְרֵב אָשִׁי ־ עוֹרֵךְ הַתַּלְמוּד הַבַּבְלִי.



# Daf 102: PURCHASE OF LAND POSSESSING STONES & DITCHES

Yoav, Nadav's new personal assistant, was asked to prepare a contract for the purchase of 35 *dunam* (about 8.6 acres) of land. Nadav reviewed the contract and told Yoav: "Put into the contract that we are acquiring the land for agricultural purposes, and that our intention is to cultivate the land." "To what end is it necessary for the seller to know why we require the land?" Yoav wondered aloud. Nadav just said, "Wait and see."

After the transaction was concluded, Nadav and Yoav went with the seller to the field and began to measure 35 dunam. When Nadav examined the terrain, he demanded of the seller: "You must give me additional field space!" The astonished seller asked: "Why?" Nadav took out the contract and said: "It is written here that we are purchasing this field for agricultural purposes. A field filled with tall stones and deep pits is not suitable for farming. Since there are areas containing both rocks and deep ditches in a section of field you have given me, you are obligated to give me flat land in its place."



# ַדְּף ק״ב: רְכִישַׁת קַרְקַע שָׁיֵּשׁ בָּה סְלָעִים וּבורות

יוֹאָב, עוֹזְרוֹ שֶׁל מְשׁוּלֶם, הִתְבַּקֵשׁ לְהָכִין נוֹסַח שֶׁל חוֹזֶה בַּעֲבוּר רְכִישַׁת שְׁלוֹשִׁים וַחֲמִישָׁה דּוּנָם קַרְקַע. מְשׁוּלֶם עָבַר עַל הַחוֹזֶה וְאָמֵר לְיוֹאָב: ״הּוֹסֵף בַּחוֹזֶה שָׁאֲנַחְנוּ קּוֹנִים אֶת הַקַּרְקַע לְצְרָכִים חַקְּלָאִיִּים, בְּכַוָּנָתֵנוּ לַעֲבוֹד אֶת הָאֲדָמָה״. ״לְשֶׁם מָה נָחוּץ לַמוֹכֵר לָדַעַת לְמָה אֲנַחְנוּ צְרִיכִים אֶת הַקַּרְקַע?״, תָּמַהּ יוֹאָב בְּקוֹל. מְשׁוּלֶם רַק אַמַר: ״חַכֵּה וֹתָראָה״.

> לְאַחַר בִּיצוּעַ הָעִסְקָה נָסְעוּ מְשׁוּלָם וְיוֹאָב עם הַמּוֹכֵר אֶל הַשֶּׁטַח וְהִתְּחִילוּ לִמְדּוֹד שְׁלוֹשִׁים וַחֲמִישָׁה דּוּנָם. כְּשֶׁמְשוּלָם בָּחַן אֶת פְּנֵי הַקְּרְקַע, הוּא תָּבַע מִן הַמּוֹכֵר: "עָלֶיךְ לְהוֹסִיף לִי עוֹד שָׁטַח". תָּמַהּ הַמּוֹכֵר: "מדּוּע?".

> מְשׁוּלֶם הוֹצִיא אֶת הַחוֹזֶה וְאָמֵר: ״כָּתוּב כָּאן שְׁאֲנַחְנוּ קוֹנִים אֶת הַשְּׁטַח לְצוֹרְכֵי חַקְלָאוּת. לְּאַמְר: ״כָּתוּב כָּאן שְׁאֲנַחְנוּ קוֹנִים אֶת הַשְּׁטַח בְּעַל סְלָעִים לְּחַקְלָאוּת לֹא מַתְאִים שָׁטַח בַּעַל סְלָעִים גְּבוֹהִים וּבוֹרוֹת עֲמוּקִים. מֵאַחַר שֶׁבַּשְּׁטַח שָׁנָּתִתָּ לִי יֵשׁ סְלָעִים וּבוֹרוֹת עֲמוּקִים, עָלֶיךְ שָׁנַתְת לִי קַרְקַע יִשָּׁרָה בְּמִקוֹמָם״.



## D'VAR TORAH: PARASHAT HA'AZINU



# דְבַר תּוֹרָה: בְּרָשַׁת הַאֲזִינוּ

Parashat Ha'azinu contains the final song that Moshe recited before his death. Knowing that his time in this world was short, Moshe tried to equip Am Yisrael with the most important tools for continuing their journey. One of the ways Moshe prepared B'nei Yisrael appears in the following verse: "Ask your parents, who will inform you, Your elders, who will tell you." Moshe taught Israel that in order to succeed moving forward, we must always remember our origins. It's instructive to look back, learn from the past, and respect previous generations, even if they didn't possess the innovations and inventions of the current generation. The accumulated wisdom of the past is the cornerstone of any society and nation that desires life. The ability to continue the journey largely depends on loyalty to the path charted and built by the nation's forefathers and founders.

פֶּרָשַׁת הַאֲזִינוּ הִיא הַשִּׁירָה הָאַחֲרוֹנָה אוֹתָה אוֹמֶר מֹשֶׁה לִקְרַאת מוֹתוֹ. מֹשֶׁה יוֹדֵעַ שֶׁעוֹד רֶגַע הוּא מִסְתַּלֵק מִן לִקְרַאת מוֹתוֹ. מֹשֶׁה יוֹדֵעַ שֶׁעוֹד רֶגַע הוּא מִסְתַּלֵק מִן הָעוֹלָם וּמְנַסֶּה לְצַיֵּד אֶת עַם יִשְּׂרָאֵל בַּמִּטְעוֹ הָחָשׁוּב בְּיוֹתֵר לְהָמְשֵׁךְ הַדֶּרָך. אֶחָד מֵהַדְּבָרִים בָּהֶם מְצַיֵּד מֹשֶׁה אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל שֶׁכְּדֵי לְהַצְּיִׁרְ וְיַגִּדְּךְ זְקַנֶּיךְ אָתְיבִי מִּשְׁה מְלַמֵּד אֶת יִשְׂרָאֵל שֶׁכְּדֵי לְהַצְּיִיךְ וְיַגִּדְרְ זְּדְימָה חַיָּבִים לְזְכֹּר תָּמִיד מִנֵּין בָּאנוּ. לְהַבִּיט לְאָמֹר תָנִין בְּאנוּ. לְהַבִּיט לְאָתוֹר, לִלְמֹד מִן הָעָבָר, וּלְהָתְיַחֵס בְּּכָבוֹד לַדּוֹרוֹת לְאָחוֹר, לִלְמֹד מִן הֶעָבָר, וּלְהַתְיַחֵס בְּכָבוֹד לַדּוֹרוֹת שָׁבָּדוֹר הַהוֹנֶה, אֵלּוּ הֵם אַבְנֵי הַיְסוֹד שֶׁל כָּל חֶבְרָה וְאֻמָּה הַחֲפָּצְה בַּחַשְּע תְּלוּיָה הַמְשָׁר הְתָּה הִתְוּוּ וּבָנוּ אֲבָנוּ הַמְּלֵּיה הַתְּוּ וּבִּנּ אֲבָנוּ הַמְּלֵּבְר אוֹתָה הִתְוּוּ וּבָנוּ אֲבָנוֹת הַמִּדְרָך אוֹתָה הִתְוּוּ וּבָנוּ אֲבָנוּ הַמָּמִת הַמָּבוֹת הַמָּבוֹי בְּנִי הְיִסְדִיה.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US
112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120
SPONSORED BY:

MEDIS N