



(2025 מֶרֶץ בַּאֲדֵר תְשׁפִ״ה (23) מֶּדֶר נְזִיקִּין | מֵפֶּכֶת סַנְהַדְרִין ס״ח־ע״ר | שַׁבָּת פְּרָשַׁת תְרוּמָה | כ״ה בֹשְׁבַט־ א׳ בַּאֲדֵר תְשׁפִ״ה (2025 בְּרְוּאָר־1 מֶּרְץ Seder Nezikin | Masechet Sanhedrin 68-74 | Shabbat Parashat Terumah | 25 Shvat—1 Adar I (February 23-March 1)

הלימוד להצלחת חיילי צה״ל, רפואת הפצועים והשבת כל אחינו לביתם בביטחון

This learning is dedicated to the success of IDF soldiers, the healing of the injured, and the safe return of all our brothers and sisters to their home



Our brethren, from among the entire Jewish People who are in distress and captivity, whether they be on the sea or dry land, May God have mercy on them. and bring them from distress to comfort, and from darkness to light. and from slavery to redemption, now, swiftly, and soon. And let us say: Amen.





#### **Daf 68: RABBI ELIEZER BEN HYRCANUS**

## דַּף ס״ח: רַבִּי אַלִיעור בון הוּרַקנוֹס



On this daf, the Talmud tells of events that took place as the Tanna Rabbi Eliezer Ben Hyrcanus was near death. Rabbi Eliezer was one of the greatest Tannaim. He was Rabbi Yehoshua's colleague and Rabbi Akiva's teacher. When Rabbi Eliezer fell ill and was on his deathbed, the Sages of Israel came to visit and said their goodbyes. One Friday, because of the treatment Rabbi Eliezer was receiving for his illness, the members of his household were late in preparing for Shabbat. When Shabbat was about to begin, Rabbi Eliezer's son, Hyrcanus, quickly removed the tefillin that were still on the arm and head of his sickly father - since tefillin are not donned on Shabbat. Only after that did his family rush to light the Shabbat candles. Rabbi Elizezer said to the visiting sages that his family members had acted incorrectly. Rabbi Eliezer explained: A person who wears tefillin on Shabbat does not violate an issur Torah (Torah prohibition), rather, the issur to have on tefillin on Shabbat is merely mi'de'Rabbanan (rabbinic). However, lighting a fire on Shabbat is an issur d'Oraita (from the Torah). Therefore, they should have lit the Shabbat candles and only afterward, removed the tefillin.

רבּי אליעזר היַה מגדוֹלִי התּנַאים והיַה חברוֹ שׁל רַבִּי יָהוֹשָׁעַ וָרַבּוֹ שֵׁל רַבִּי עֲקִיבָא. כְּשֶׁחַלָּה רַבִּי אליעזר ונטה למות. סרו חכמי ישראל לבקרו. היה זה יוֹם שׁישִׁי וּבעקבוֹת הטִיפּוּל בּמחלתוֹ איחרוּ בּני בַּיתוֹ לְהָתְעַסֵּק בָּצוֹרְכֵי שַׁבַּת. בָּעֵת שֵׁהַשַּׁבָּת עַמְדָה ָלְהִיכָּנֵס עַמַד הוֹרָקַנוֹס, בְּנוֹ שֵׁל רַבִּי אֵלִיעַזֵר, וְחַלַץ אֶת הַתִּפִילִּין שֶׁהַיוּ מוּנַחוֹת עַל זְרוֹעוֹ

וַעַל רֹאשׁוֹ שָׁל אַבִּיו הַחוֹלֵה, מִפְּנֵי שָׁאֵין מַנִּיחִים תִּפִילִּין בַּשַּׁבַּת, וְרַק אַחַר כַּךְ מִיהֵרוּ בָּנֵי בֵּיתוֹ לְהַדְלִיק נֵרוֹת שַׁבַּת. רַבִּי אַלִיעַזֵר אַמַר לַחַכַמִים שַׁבַּאוּ לְבַקּרוֹ, שַׁבּנֵי בַּיתוֹ נַהֲגוּ שֵׁלֹא כַשּׁוּרָה, וְהוּא הָסְבִּיר וְאַמַר: ״מִי שֶׁמַנִּיחַ תִּפִילִּין בַּשַּׁבַּת אֵינוֹ עוֹבֶר אִיסוּר תּוֹרָה אֵלַא אַסוּר לְהַנִּיחַן מִדּרַבַּנַן בִּלְבַד, וְאִילוּ לְהַדְלִיק אֵשׁ בַּשַּׁבָּת אָסוּר מִן הַתּוֹרָה, לָכֵן קוֹדֵם ּכֹל הַיָה צַרִיךְ לְמַהֵר וּלְהַדְלִיק נֵרוֹת, וְרַק אַחַר כַּךְ לַחֲלוֹץ אֶת הַתִּפִילִּין״.



### **Daf 69: A REBELLIOUS SON**

## דף ס"ט: בן סורר ומורה 🍑



The eighth perek (chapter) of Sanhedrin is called "ben sorer" (the rebellious son), as this perek deals with the halachot pertaining to a ben sorer u'moreh (a disobedient and rebellious son). A ben sorer u'moreh does not accept authority, will not heed his father's and mother's voices, steals meat and wine and his behavior is altogether sub-standard. The Torah mandates that a ben sorer u'moreh be punished harshly — he is sentenced to mitat beit din (death penalty). The Talmud notes that the offenses committed by the ben sorer u'moreh are not so severe as to warrant execution. Why then should he be killed? It is clear that a person who behaves in an altogether substandard way will continue to morally deteriorate, and in the end, will become a thief and likely kill people. The Gemara states: "A disobedient son is sentenced based on how he will likely end up" - he is liable for the death penalty since he chose a path that ultimately leads to theft and murder. [\*It should be noted, however, that the majority Talmudic opinion is that no rebellious son was ever executed by a Jewish court.]

בָן סוֹרֵר וּמוֹרֵה הוּא בֵּן שֵׁאֵינוֹ מִקַבֵּל מַרוּת, אֵינוֹ שׁוֹמֵעַ בִּקוֹל אָבִיו וּבָקוֹל אָמוֹ, גּוֹנֵב

בשר ויין והתנהגוּתוֹ קלוֹקלת. הַתּוֹרֵה קוֹבַעַת כִּי יֵשׁ לְהַעֲנִישׁ בַּן סוֹרֵר וּמוֹרֵה בָּחוּמְרָה - הוּא מְתָחַיֵב מִיתַת בֵּית דִּין. הַתַּלְמוּד אומר שהעברות שהוא עושה אֵינַן כֹּה חֲמוּרוֹת עַד שֵׁמֵחֲמַתַן ָיָשׁ לְהָתְחַיֵּב מִיתַה. אָם כֵּן, מַדּוּעַ הוּא נֵהֵרַג? מִפָּנֵי שֶׁבַּרוּר שַׁמִּי שַׁמִּתְנַהֵג בָּדֶרֵךְ זוֹ, יֵלֵךְ וַיִתְדַּרְדֵּר וּלְבַּסּוֹף הוּא יִהְיֵה שׁוֹדֵד וַיַהֶרוֹג אַנָשִׁים. כַּךְ נֵאֱמַר בַּגִּמַרָא: - <u>"בַּן סוֹרֵר וּמוֹרֵה נִידּוֹן עַל שֵׁם סוֹפוֹ"</u>

הוא מתחיב מיתה מפני שהדרך שהוא בחר בַּה מוֹבִילַה לְבַסוֹף לְשׁוֹד וַרְצַח.

### Daf 70: LAWS REGARDING WINE

# דַף ע׳: הַלְכוֹת יַיִן 🏓



On this daf we learn several halachot pertaining to the consumption of wine. The first halacha deals with a ben sorer u'moreh (rebellious son) who was accustomed to drinking wine. Another halacha

addresses the dinim (laws) of Tisha B'Av: A final seudah (meal), or "seudah mafseket" (last meal before the fast) is eaten on the afternoon of Erev Tisha B'Av, immediately before the fast. During the seudah mafseket, one may not drink wine nor eat meat. In addition, one is forbidden to eat two cooked dishes during the prefast meal - e.g., one may not eat cooked fish and cooked potatoes. This practice is part of the mourning over the destruction of the Beit HaMikdash.

In modern times, there is a custom to refrain from drinking wine and eating meat starting on Rosh Chodesh Av. Each person should act according to the minhag hamakom (local custom). The Chachamim said: "All who mourn over Jerusalem are guaranteed to eventually rejoice in the future rebuilding of the city."

בַּדַף זָה לוֹמִדִים **הַלָּכוֹת אַחַדוֹת הַקּשׁוּרוֹת לְיֵיּן.** הַהַּלַכַה הָרָאשׁוֹנָה עוֹסֵקֵת בָּבָן סוֹבֵר וּמוֹבֵה, שֵׁאֵחָד מִמְּנָהָגָיו

> הוּא שָׁתְיַת יַיִן. הַלָּכָה נוֹסֵפֵת מִתְיַחֶסֵת ַלְאָחַד מִדִּינֵי **תִּשִּׁעַה בָּאַב**: בַּעֲרֵב תִּשְּׁעַה בָּאָב אַחַר הַצָּהֶרַיִם אוֹכִלִים סְעוּדָּה אחרונה לפני הצום. סעודה זו מכוּנה **״סְעוּדָּה מַפְּסֵקַת**״, מִפְּנֵי שֵׁהִיא ָהַסָּעוּדַה שָׁאַחֲרֵיהַ מַפְּסִיקִים לֵאֵכוֹל. בּסעוּדה המפסקת אין שׁוֹתים ייו, אַין אוֹכָלִים בַּשַּׂר, וַאֵפִילּוּ אֵין אוֹכָלִים שָׁנֵי תַּבִשִּׁילִים. נוֹהַג זֵה הִינּוֹ חֱלֵק מְן ָהָאֲבֵלוּת עַל חוּרְבַּן בֵּית הַמִּקְדַּשׁ.

בַּיַמֵינוּ נוֹהַגִּים שָׁכָּבַר בַּיַמִים שֵׁלְפָנֵי תִּשָּׁעַה בָּאַב אֵין שׁוֹתִים יַיָן וְאֵין אוֹכְלִים בַּשַּׂר, כַּל אָחַד לְפִּי מִנָהַג מִקּוֹמוֹ. אַמִרוּ חֲכַמִים: כַּל הַמָּתָאַבֶּל עַל יָרוּשַׁלַיִם, מוּבְטַח לוֹ שֵׁעַתִיד הוּא לְרָאוֹת בִּשִּׁמְחַתָּהּ בִּעֶת בִּנְיַן יִרוּשַׁלַיִם לֵעַתִיד לַבוֹא.



#### Daf 71: AN IDOLATROUS CITY

# דף ע"א: עיר הנידחת 🕟



An Ir Hanidachat is a Jewish city whose residents have begun to practice idol worship. The "shalal" (property) in the Ir HaNidachat, is to be gathered in the city's main square and burned. As it states in the Torah: "And you shall gather all the contents of the city into the midst of the city's open space and burn it with fire." However, there is a problem: What is to be done with the mezuzot at the entrances of the homes? It is undoubtedly prohibited to burn mezuzot.

In the Talmud we learn a chiddush (new, novel interpretation): Rabbi Eliezer says that if there is one mezuzah in the entire city, then the laws of Ir HaNidachat may not be applied — since one may not burn any kitvei kodesh (holy writings). If that is the case, why did the Torah command burning down the Ir HaNidachat, if one could never fulfill these words? Rabbi Elazar claimed that these words were written in the Torah so that one might be rewarded for learning Torah. However, there are some Tannaim who disagree. They argue that while it is true that we do not burn mezuzot, we do burn the rest of the property. In this view, the existence of mezuzot would not prevent treating a city as an Ir HaNidachat.

עיר הַנִּידַחַת הִיא עיר שֵׁל יָהוּדִים, שֵׁתוֹשַׁבֵּיהַ הַחֵלּוּ לעבוֹד עבוֹדה זרה. הדין הוּא שׁאַת כּל הַ״שׁלל״ - הרכוּשׁ שֵׁל עִיר הַנִּידַּחַת - אוֹסְפִים לְרֵחֲבַת הַעִיר וְשׁוֹרְפִים בָּאֵשׁ ״וָאֶת כַּל שָׁלַלָה תִּקבּוֹץ אֵל תּוֹךְ רְחוֹבַה וְשַׂרַפְתַּ בָאֵשׁ״ אבל ישנה בעיה: מה יעשו במזוזות שבפתחי הבתים, הרי אַסוּר לשׂרוֹף מזוּזה?

רבּי אַליעזר אוֹמר שָׁאם כּל עיר שִׁישׁ בּהּ מזוּזה אין נוֹהגים בַּהּ דִּינֵי עִיר הַנִּידַּחַת, מֵאַחַר שָׁאִי אֵפִשַׁר לְשִׂרוֹף אֶת כָּתָבֵי הַקּוֹדֵשׁ שַׁבָּהּ - אָם כָּךְ, מַדּוּעַ הַתּוֹרָה צִיוּתָה לְשִּׁרוֹף אָת עִיר הַנִּידַּחַת, אָם לְעוֹלָם אִי אָפִשָּׁר יִהְיֵה לְקַיֵּם אֶת הַדָּבָרִים? עָנָה עַל כָּךְ רַבִּי אֱלְעָזָר: דְּבָרִים הַלָּלוּ נִכְתִּבוּ בַּתּוֹרַה כָּדֵי שֵׁיָקַבִּלוּ שַׂכַר עַל לִימוּד הַתּוֹרַה. יֵשׁ תַּנַּאִים שׁחוֹלקים ואוֹמרים: אכן אין שוֹרפים את הַמזוּזוֹת אבל את יַתֵר הַרָכוּשׁ שּׂוֹרְפִּים, וְאֵין מִנִיעַה לְנָהוֹג בַּעִיר כְּעִיר הַנִּידַּחַת



### Daf 72: A BURGLAR WHO ENTERS THROUGH A TUNNEL

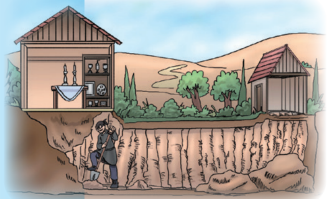
### דף ע"ב: "בא במחתרת"

We have already learned about the established principle of "Haba l'harogcha, hash'kem l'hargo" ("If someone comes in to kill you, swiftly kill him first"). This principle is derived from the Torah's legislation concerning the case of a "Ba bemachteret." Ba bemachteret refers to a thief who digs a tunnel in order to enter a house and rob it. The Torah permits the Ba'al haBayit (homeowner) to kill such a thief. If the homeowner attempts to detain the intruder, the thief would be prepared to kill the homeowner. The possibility of this scenario is sufficient foundation to establish the thief's intention the kill the Ba'al HaBayit. Therefore, the Torah instructs the Ba'al HaBayit: "Haba I'harogcha, hash'kem l'hargo" - i.e., It is permissible for one to act first, and kill the thief.

However, if it is clear to the Ba'al HaBayit that the thief would never kill him it is forbidden for the Ba'al HaBayit to kill the thief. For example, a son who sees his father breaking into his house to steal should not kill his father, as there is no doubt that the father has no intention to kill his son. This is so, because the love of a father for his son is greater than all else.

הֵיכָן לְמֶדִים כָּלֵל זֶה מָן הַתּוֹרֵה ״**הַבָּא לְהוֹרְגַרְ הַשְׁכֵּם לְהוֹרְגוֹ״?** נאמר בתורה בדינו של "בא במחתרת". בא במחתרת הוא גנב שַׁחוֹתֵר - חוֹפֵר, מִנָהָרָה כָּדֵי לְהִיכָּנֵס לַבַּיִת וִלְגִנוֹב, וְהַתּוֹרָה מַתִּירָה לבעל הבּית להרוֹג אוֹתוֹ. הּסִיבּה לכֹרְ היא שׁעל פּי התּוֹרה בּדַרךְ ַכּלל הגַנַב מתכנן שָאם בּעל הבּית יַרגִּישׁ בּוֹ וינסה לעכּב בּעדוֹ, הוּא יָהֵרוֹג אֶת בַּעַל הַבַּיִת. מִפְּנֵי אָפִשָּׁרוּת זוֹ, דַּי לְקבּוֹעַ שָׁהַגַּנַב בַּא לַהַרוֹג את בעל הבּית. אומרת אפוא התּוֹרה לבעל הבּית: ״**הבּא להוֹרגרְ** ָהַשָּׁכֵּם לְהוֹרָגוֹ״ ־ מוּתַּר לְךָּ לְהַקְדִּים וְלַהֵרוֹג אֵת הַגַּנַּב.

> אוּלם **אם בּרוּר לבעל** הַבַּיִת שֶׁהַגַּנָב לְעוֹלָם ָלֹא יַהַרוֹג אוֹתוֹ, אסור לו להרוג את הַגַּנָב. כָּגוֹן בֵּן שֵׁרוֹאֵה שַׁאַבִּיו חוֹתֵר לְבֵיתוֹ לְגָנוֹב, לֹא יַהֱרוֹג אֱת אָבִיו, כִּי אֵין כַּל סַפֵּק שָׁאֵין לַאַב כַּוַּנַה לַהַרוֹג את בּנוֹ, כּי אהַבת אב לָבֵן חֲזָקָה יוֹתֶר מְכָּל ַדַבר אַחֵר.



#### Daf 73: "DO NOT STAND IDLY BY"

The Torah cautions every Jew: "Lo ta'amod ahl dahm reyecha" ("Do not stand idly by the blood of your fellow.") What is the kavana (intended meaning) of this verse? For example, if a person suddenly sees his friend who appears to be in danger - e.g., being assaulted by a group of robbers or getting attacked by a wild beast, or if he sees a person in danger of drowning — it is prohibited to simply stand motionless as (Heaven forbid) the blood of his fellow will likely

extend help.

Rambam says this chiyyuv (obligation) includes situations other than mortal danger. Even if a danger is merely to the property of a fellow Jew, one is obligated to act and not remain passive. If one sees a fire in a home, one must try to extinguish that fire, or call the Fire Department. If one sees a friend's book lying

be spilled. Therefore, it is a person's responsibility to hurry and

next to an open window shortly before a rainstorm, one must close the window to prevent the book from being damaged, and so forth. The Torah continues: "Lo ta'amod ahl dahm reyecha," adding "Ani Hashem" (I am God) — God who promises reward to one who saves his fellow and who punishes anyone who stands on the side and does not try to help.



# דף ע״ג: ״לא תַעַמוֹד עַל דַם רַעַדְּ״ 💽

הַתּוֹרָה מַזְהִירָה: ״לֹא תַעֲמוֹד עַל דַּם רֲעָרָ״. לְמַשָׁל, אָם אַדַם רוֹאֶה לְפַתַע קבוּצַת שׁוֹדִדִים מִתְנַפֵּלֵת עַל חֲבֵרוֹ וִהוּא בִּסַכָּנָה, אוֹ שֵׁחַיָּה רַעַה תּוֹקֱפֶת אוֹתוֹ, אוֹ שֶׁהוּא רוֹאֵה אָדַם בְּסַכַּנַת טָבִיעַה - **אַסוּר** 

> לעמוד על מקומו סתם, שהרי חלילה דַם רֵעָהוּ עָלוּל לְהִישָּׁפֵּךְ, וְלָכֵן עָלָיו למהר להחיש לו עזרה.

הַרַמִבַּ״ם אוֹמֵר שֶׁחִיוּב זֵה כּוֹלֵל דְּבַרִים נוֹספים. לא רק בעת סכּנת נפשׁוֹת אסור לעמוד מן הצד, אלא **אפלו אם** קיֵמֵת סַכַּנָה שֵׁיִהוּדִי יִאַבֵּד אֶת מַמוֹנוֹ, חיבים להשתדל להצילו. למשל, אם רוֹאִים שָׂרֶפָּה בָּבַיִת שֵׁל יִהוּדִי, חַיַּבִים לְנַסּוֹת לְכַבּוֹתַהּ, אוֹ לְהָתְקַשֵּׁר לְמְכַבִּי האש. הוסיפה התורה בּסוֹף המצוה וּאַמְרַה: ״לֹא תַעֲמוֹד עַל דַּם רֵעֶךָ אֲנִי ה׳״ - ה׳ מַבְּטִיחַ שַׂכַר טוֹב לְמִי שֵׁמַּצִיל אֶת חֲבֵרוֹ, וְהוּא יִתֵּן עוֹנֵשׁ לְמִי שֵׁעוֹמֵד . מָן הַצַּד וְאֵינוֹ מַצִּיל



### Daf 74: BE KILLED AND UNDER NO CIRCUMSTANCES TRANSGRESS

דַף ע״ר: יֵהָרג וָאַל יַעַבוֹר 🂽



Despite the fact that Pikuach Nefesh (preserving a life) outweighs every mitzvah in the entire Torah - i.e., for the purpose of saving lives, it is permissible to order an ambulance on Shabbat, or to permit someone in ill health to eat on Yom Kippur, and the like - nevertheless, there are three severe aveirot (transgressions) regarding which it is said: "Yehareg ve'ahl ya'avor" ("submit to being killed and under no circumstances transgress"). [These three aveirot are: Murder, Idol Worship and, Forbidden Relations.] Even if someone says to a Jew - "Do one of these aveirot, and if you don't I will kill you" - it is prohibited to agree to doing

any of these three aveirot. This is generally the law, however, in a "sha'at ha'sh'mad." What is "sha'at ha'sh'mad"? (a time of persecution) the law is more expansive. If a non-Jew instructs a Jew to do an aveira, it is because an enemy of Judaism want to rip the Torah away from Jewry. During a sha'at ha'sh'mad, if instructed to transgress any aveira, a Jew should refuse, even if s/he is killed as a result.

A Jew who fulfills this halacha and gives his/her life, fulfills the greatest mitzvah of "Kiddush Hashem," whose reward is great. Over the generations, many of our ancestors and the members of their households performed this mitzvah and did not flinch from giving their lives for Kiddush Hashem in order not to forsake Judaism. These people are considered "Kedoshim" (holy martyrs).

למרות שפיקוח נפש דוחה את כל התורה, ולצורך הצלת נפשות מוּתר וצריך לעשות הכל, אפילוּ לעבור עברות, בְּכַל זֹאת יֵשָׁנַן שַׁלוֹשׁ עברות חַמוּרוֹת שֵעלֵיהָן נֵאֲמֵר ״יֵהָרֶג וְאַל יַעֲבוֹר״: עֲבוֹדָה זָרָה, גִּילּוּי עֲרַיוֹת וּשָׁפִיכוּת דַמִּים. לְמַשַּׁל, אָם גּוֹי אוֹמֵר לִיהוּדִי ״עֲשֶׂה אַחַת ַמִן הָעֲבֵרוֹת הַלָּלוּ, וָלֹא אֱהֵרוֹג אוֹתִרְ״ - אָסוּר לְהַסְכִּים.

> ָּכֶרְ הַדִּין בְּדֶרֶךְ כָּלָל, **אַבַּל בִּ״שִּׁעִת** הַשָּׁמָד״ הַדִּין שׁוֹנֵה. מַהִּי ״שָׁעַת השמד"? כשׁיַשׁ תַקוּפַה שׁנּוֹכרים אוֹמְרִים לִיהוּדִים לַעֲשׁוֹת עֲבַרָה, כִּי ָהֶם מִתְכַּוּנִים לַעֲקוֹר מֵהֶם אֶת הַתּוֹרַה. בַּמקרה כַּזָה אם הם מוֹרים ליהוּדי ַלַעבוֹר עַבָּרָה עַלַיו לְסַרֶב וַאַפִּילוּ יַהַרְגוּ אוֹתוֹ. יָהוּדִי שָׁקְיֵם הַלַּכָה זוֹ וּמַסַר אֶת נפשו, מקים מצוה גדולה ביותר של **״קִידוּשׁ הַשֶּׁם**״ וּשִּׂכַרוֹ גַּדוֹל. בְּמֵשֵׁךְ הַדּוֹרוֹת, רַבִּים מָאַבוֹתֵינוּ קִיָּמוּ מִצְוַה זוֹ וָלֹא נָרְתָּעוּ לָמוּת עַל קִידוּשׁ הַשֵּׁם, הֶם וּבְנֵי בֵיתַם, וּבְלְבַד שֵׁלֹּא לַעֲבוֹד עבוֹדַה זַרָה אוֹ לְהַמִּיר אֶת דַּתַם.



# D'VAR TORAH: PARASHAT TERUMAH



# דָבַר תּוֹרָה: פַּרַשַׁת תִרוּמָה

One way to read all the Torah portions that deal with the construction of the Mishkan and its vessels is to see many details that have no apparent connection or principle behind them. However, the another, correct and deeper approach is to understand that behind each detail there is a principle and a purpose from which all the details derive. For example, the dimensions commanded by the Torah in the construction of the Aron teach much about the significance behind this vessel. The Aron is a symbol of the Torah and the covenant between Israel and their Father in Heaven. and its dimensions — the height, length, and width — are all fractional and not whole. These dimensions symbolize that in order to connect with the Torah and the Divine, one must diminish oneself and recognize that one is not the epitome of perfection, and through this humility, one can achieve connection with the Creator, which completes him.

דֵרֵךְ אַחַת לִקְרֹא אֵת כַּל הַפַּרַשׁוֹת הַעוֹסְקוֹת בִּבְנַיַּת ַהַמִּשָּׁכַּן וְכַלַיו הִיא לְרָאוֹת פָּרַטִים רַבִּים שָׁאֵין כַּל קַשֶּׁר ועקרון שעומד מאחוריהם. אוּלם, הדרך השׁניַה וָהַנָּכוֹנַה הָיא זֹאת שַׁמִּבִינַה שֵׁמֵּאֵחוֹרֵי כַּל פָּרַט יֵשָׁנוֹ ּעָנָיַן וְעֵקָרוֹן שֵׁמִתּוֹכוֹ נוֹבִעִים כָּל הַפִּרָטִים. כָּךְ, לְמָשָׁל, הַמְּדּוֹת שֵׁמְצַוַה הַתּוֹרָה בִּבְנַיַת הָאָרוֹן מְלַמְּדוֹת הַרְבֵּה עַל הַמַּשָּׁמַעוּת שֵׁעוֹמֵדֶת מֵאֱחוֹרֵי כָּלִי זָה. הַאַרוֹן הוּא ָהַסָּמֵל לַתּוֹרָה וַלַבְּרִית שֶׁבֵּין יִשְׂרָאֵל לַאֲבִיהֵם שֶׁבַּשַּׁמַיִם, וְכַל מְדּוֹתַיו שֵׁל הַאַרוֹן - הַגֹּבַהּ, הַאֹרֵךְ וְהַרֹחַב - כִּלַּן ַחַצוּיוֹת וָלֹא שָׁלֵמוֹת. הַמְּדּוֹת הַלָּלוּ מְסַמְּלוֹת שֵׁכְּדֵי שֶׁהַאַדֶם יִזְכָּה לְחָבּוּר לַתּוֹרָה ולקב״ה, עַלַיו לְמַעֵט אַת עַצְמוֹ וַלַדַעַת שָׁאֵינֵנוּ כִּלִיל הַשָּׁלֶמוּת, וּמִתּוֹךְ כַּךְ יִזְכֵּה לָהַגִּיעַ לִדְבֶקוּת בַּבּוֹרֵא שֶׁהִיא זוֹ שֶׁתַּשְׁלִימוּ.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N