



שנים לייסוד הדף היומי

(2024 אַפּרִיל 2014) מַּסְבֶּת בַּבָּא מִצִּיעָא ל״ט־מ״ה | שַׁבַּת פַּרְשַׁת תַוֹּרִיעַ | כ״ח אַדַּר ב״ ד״ נִיסָן תשפ״ד (1376) אַפּרִיל 2024 Seder Nezikin | Masechet Bava Metzia 39-45 | Shabbat Parashat Tazria | 28 Adar II - 5 Nissan (April 7-13)



#### **Daf 39: THE ONE WHO SEEKS MONEY BEARS THE BURDEN OF PROOF**





Two people argue over a financial debt. Reuven claims Shimon owes him money, while Shimon insists he does not owe Reuven anything. They must approach the beit din to determine who is correct.

How do the judges determine whose claim is correct? If one of the two parties has proof that he is correct, the beit din accepts that evidence as true. If Reuven provides witnesses to testify on his behalf that Shimon does indeed owe him money, the beit din examines their testimony and, if it is deemed truthful, rules that Shimon owes money to Reuven.

What is done if neither party has proof of his claim? In such a case, the court employs the basic principle haMotzi m'chaveiro, alav ha're'ayah, "One who seeks to seize property from a peer bears the burden of proof." This means that if someone claims another person owes him or her money, s/he is obligated to provide proof of the claim. In the absence of proof, the Beit Din has no basis to force the supposed debtor to pay.

כאשר שני אנשים מתוכחים לגבּי חוֹב ּכָּסְפִּי, כָּגוֹן אָם רָאוּבֵן טוֹעֵן: אַתַּה חַיַּב לִי ּכֵּסֵף, וִשָּׁמְעוֹן אוֹמֵר: אֵינֵנִּי חַיָּב לְךָּ, עֲלֵיהֵם לַלֵכֶת לָבֵית הַדִּין שֵׁיִקבַּע מִי צוֹדֵק.

לִפִּי מָה קוֹבִעִים הַדַּיָּנִים מִי מֵהֵם צוֹדֵק? אָם לְאֵחָד מֶהֶם יֵשְׁנַהּ הוֹכַחָה שָׁהוּא צוֹדֵק - לְמַשַׁל, אָם רָאוּבֵן מֵבִיא

עָדִים שַׁמַּעִידִים שַׁשָּׁמַעוֹן אַכֶן חַיַּב לוֹ כֵּסֵף, בֵּית דִּין בּוֹחֵן אֶת הָעֶדִים אָם הֶם דּוֹבְרִים אֱמֵת, וַאֲזַי הוּא קוֹבֵעַ שֵׁשָּׁמְעוֹן חַיָּב כֵּסֵף לִרְאוּבֵן.

מָה עוֹשִׂים אָם **לִאִישׁ מֵהֶם אֵין הוֹכַחַה** שֵׁהוּא צוֹדֵק? בִּמִקְרֵה כַּזָה קַיַּם כִּלַל יָסוֹדִי הַאוֹמֵר כַּה: ״הַמּוֹצִיא מֵחַבֵּרוֹ **- עַלֵּיו הַרָאַיַה״.** כָּלוֹמַר, מִי שֵׁטוֹעֵן שֵׁהַשֵּׁנִי חַיַּב לוֹ כֵּסֵף, חַיַּב לְהַבִּיא הוֹכָחַה שֶׁהוּא צוֹדֵק. אָם אֵינוֹ מֵבִיא הוֹכַחַה שָׁהַשֵּׁנִי חַיַּב לוֹ כָּסֶף, אֵין כַּל סִיבָּה לִיטוֹל מַמוֹן מִן הַנְּתַבַּע.



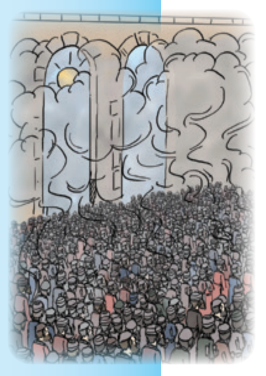
#### **Daf 40: RAV HUNA**





The Amora Rav Huna lived in Babylonia for most of his life and achieved the distinction of being the Gadol HaDor (the greatest Torah scholar of his generation). Rav Huna's primary teacher and mentor was Rav, who conferred smicha (rabbinic ordination) upon Rav Huna.

During the same period, Rav served as Rosh Yeshiva of Sura and his colleague Shmuel served as Rosh Yeshiva of Nehardea. After Rav's death, a new Rosh Yeshiva was not immediately appointed in Sura. As a result, students migrated to the yeshiva of Nehardea to learn Torah from Shmuel. Years later, Shmuel passed on. The city of Nehardea was ravaged by war, making it too difficult to sustain a Yeshiva there. It was at that time that the sages of Babylonia decided to appoint Ray Huna as Rosh Yeshiva of Sura. He was a very successful Rosh Yeshiva. Students flocked from all over to learn from Rav Huna. Over time, Rav Huna had 13 people with powerful voices transmitting his teachings to the public.



הָאֵמוֹרָא רַב הוּנָא חַי רוֹב יָמָיו בָּאֵרֵץ בָּבֵל וְהוּא זַכָה לְהִיוֹת גִּדוֹל הַדּוֹר. רַבּוֹ הַמּוּבָהַק הַיָּה רַב וְהוּא גַם סָמַךְ אוֹתוֹ לְהִיוֹת מוֹרֵה הוֹרָאָה.

בָּאוֹתָם הַיָּמִים רַב הָיָה רֹאשׁ יִשִּׁיבַת סורַא, ושָׁמוּאֱל הַיַה ראשׁ ישִׁיבַת נהרדעא. אחרי פּטירתוֹ שׁל רב לא מוּנַה מִיַּד רֹאשׁ יִשִּׁיבַה בִּישִּׁיבַת ּסוּרָא וִלָּכֵן תַּלִמִידִים רַבִּים נָדְדוּ לִישִׁיבַת נָהַרְדָּעָא לְלְמוֹד תּוֹרָה מְפִּי ָשָׁמוּאֱל. חָלְפוּ שָׁנִים, שָׁמוּאֱל נִפְּטַר, הַעִיר נָהַרִדּעֵא סַבְלֵה מִמְּלְחַמוֹת וּכָבַר הַיָּה קַשֶּׁה לְקַיֵּם בַּהּ יִשִּׁיבַה. אוֹ-אַז הַחָלִיטוּ חַכְמֵי בַּבֵּל לְמַנּוֹת את רב הונא לראש ישיבה בסורא. ַרַב הוּנָא הָצָלִיחַ בְּתַפְקִידוֹ עַד שַׁבַּרָבוֹת הַיַּמִים הַיוּ לוֹ שָׁלוֹשָׁה עשר אַנשׁים בַּעלֵי קוֹל חַזַק שֵׁהַיוּ ַמַשָּׁמִיעִים אֱת דְּבָרֵיו לַצִּיבּוּר.

#### Daf 41: RAV HUNA — CONTINUED

## דף מ״א: רב הונא – הָמְשֵׁדְ 🔷



Early in his life, the Amora Rav Huna was an indigent pauper — so much so that once he had to sell his belt to purchase wine for kiddush, forcing him to use a rope to fasten his pants. Despite his poverty, Rav Huna

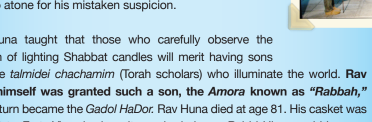
diligently studied Torah until he became the Gadol HaDor. People valued and respected Rav Huna greatly. He was even honored with the first aliyah to the Torah, despite his not being a kohen. Rav Huna was an exceptionally righteous and God-fearing man, so much so that the Gemara recounts an incident where Rav Huna suspected his student Rav Hisda of wrongdoing. When it became clear that the suspicion was unfounded, Rav Huna fasted for forty days to atone for his mistaken suspicion.

Rav Huna taught that those who carefully observe the mitzvah of lighting Shabbat candles will merit having sons who are talmidei chachamim (Torah scholars) who illuminate the world. Rav Huna himself was granted such a son, the Amora known as "Rabbah," who in turn became the Gadol HaDor. Rav Huna died at age 81. His casket was brought to Eretz Yisrael, where it was buried near Rabbi Hiyya and his sons. After Rav Huna's passing, his position as head of the yeshiva was filled by his student Ray Hisda.

בַּתָּחִילַּת יַמֵּיו הַיַה רַב הוּנַא עַנִי מַרוּד, עַד כָּדֵי כַּךְ שֵׁפַּעַם אַחַת הוּא נָאַלַץ לִמְכּוֹר אֶת חֲגוֹרַתוֹ כָּדֵי לִקְנוֹת יֵין לְקִידּוּשׁ וּבָמָקוֹם חֲגוֹרָה הוּא חָגַר חֶבֶל. לַמְרוֹת עֲנִיּוּתוֹ הַמַּרָה הוּא

> לא חַדַל לִשָּקוֹד עַל דַּלְתוֹת הַתּוֹרַה עַד שַׁהָיָה לְגִדוֹל הַדּוֹר. אַנִשִׁי דוֹרוֹ הֵעֵרִיכוּהוּ וכיבדוהו עד מאוד, ובאופן יוצא דופן הם הַיוּ מְכַבְּדִים אוֹתוֹ לַעֵלוֹת לַתּוֹרָה בַּעַליַה ָהַרָאשׁוֹנַה, אַף עַל פִּי שֵׁלֹּא הַיַה כּוֹהֶן. צדיק וירא שמים מופלג היה רב הונא, עד שָׁהַגִּמַרָא מִסְפֶּרֶת כִּי פַּעַם חֲשָׁד רַב הוּנַא בָּתַלְמִידוֹ רַב חָסָדַא וְהָתַבַּרֵר כִּי הַחַשַׁד אֵינוֹ נכוֹן, ורב הוּנא צם ארבּעים יוֹם כּדי לכפּר עַל כַּךְ.

ַרָב הוּנָא אַמַר כִּי מִי שֶׁזַּהִיר בִּמְצְוַת הַדְלַקַת נֵרוֹת שַׁבַּת יִהִיוּ לוֹ בַּנִים תַּלְמִידֵי חַכָמִים שַׁיַאִירוּ אֶת הַעוֹלַם, **וַרֵב הוּנַא עַצְמוֹ** זַכָה לָבֵן שֶׁהַיַה גִּדוֹל הַדּוֹר, הַלֹּא הוּא הַאַמוֹרַא ״רַבָּה״. בָּגִיל שָׁמוֹנִים וְאַחַת נִפְּטַר רַב הוּנַא, וַאֵרוֹנוֹ הוּעֵלָה לְאֵרֵץ יִשֹּׂרָאֵל וִנִקְבַּר סָמוּךְ לִקְבָרָם שֵׁל רַבִּי חִיָּא וּבָנָיו. אֵת מִקוֹמוֹ בָּרֵאשׁוּת הַיִּשִּׁיבָה מִילֵּא רַב חְסָדַא תַּלְמִידוֹ.



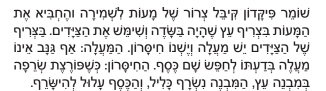
#### **DAF 42: BEGINS AS NEGLIGENCE AND ENDS AS UNAVOIDABLE MISHAP**

A shomer received a bundle of money to safeguard. The shomer hid the money in a wooden shack often used by hunters. There was both an advantage and a disadvantage to this shack. The advantage: A thief would not think to look for money in such a place. The disadvantage: The structure was made of wood and if a fire were to erupt, the structure would burn in its entirety and the money would likely burn, too.

If the money gets destroyed in a fire, it is clear the shomer would be liable for the loss, since it was the shomer's decision to store the money in a location that could burn down. However, what is the law if the money is stolen? Is the shomer still responsible to repay the owner? Or could the shomer claim: "I took excellent care of your money, protecting it properly from thieves. What can I do if this happened? According to the law, I am exempt from repaying you."

The Amoraim debated this matter. Some said the shomer was exempt. However, other Amoraim disagreed, arguing that placing money in a wooden shack constitutes negligence because of a potential fire. They hold the shomer liable to repay the value of the loss, whether the item was stolen or destroyed in a fire. This halakhah is known as "T'chilato B'pshee'a, V'sofo B'o'ness," ([What] begins as negligence and ends as unavoidable mishap").

# 🖡 דף מ"ב: "תחילתו בפשיעה,



אָם הַכֵּסֵף נִשָּׂרַף, בָּרוּר שֵׁהַשּׁוֹמֵר חַיָּב, כּי הוּא פּוֹשע על כּרְ שׁהוּא הַנִּיח אוֹתוֹ בָּמַקוֹם שֵׁבּוֹ הוּא עַלוּל לְהִישַּׂרֶף. אוּלַם מָה הַדִּין אָם הַכֶּסֵף נָגְנַב? הַאָם הוּא יָהיָה חיַב לשלמוֹ, אוֹ שהוּא יַכוֹל לטען: שַׁמַרְתִּי עַלַיו בַּאוֹפֵן הַמִעוּלֵּה בִּיוֹתֵר מִפְּנֵי גַּנַבִים וַלַכֵן אֲנִי פַּטוּר.

נַחְלָקוּ בַּדַבָר אֱמוֹרָאִים: יֵשׁ אוֹמְרִים שָׁהוּא אַכֶּן פַּטוּר. אַרְ יֵשׁ חוֹלְקִים

ָוְסוֹבָרִים כִּי מֵאַחַר שֶׁהַנַּחַת הַכֵּסֵף בַּצִּרִיף הִיא פִּשִּׁיעָה, בָּגְלַל הַשָּׁרֵפוֹת, הֵרֵי הוּא מְתְחַיֵב לְשַׁלֵּם גַּם אָם בְּסוֹפוֹ שׁל דַּבַר הַכֶּסֶף נִגְנַב וְלֹא נָשִׂרַף. הַלְּכָה זוֹ מִכוּנַה: ״תַּחִילַתוֹ בִּפִּשִּׁיעַה, וְסוֹפוֹ בִּאוֹנֵס״.





#### ▶ Daf 43: THE PACKAGE OF MATZAH & THE WRISTWATCH

YEHUDA MATZOS

### דף מ"ג: חבילת המצות ושעון היד 🍑

The laws governing the chiyuv (obligation) to return stolen items are complex and can sometimes create unique circumstances, such as in the following case. Reuven stole an object worth 100 shekels (approximately \$32), but returned only 10 shekels (approximately \$3.20). In contrast, Shimon stole an item worth shekels and returned 100 shekels.

How is this possible? According to the Torah, a thief is obligated to return a stolen object to its owner. As long as the physical object remains in the thief's possession, s/he cannot say to the owners: "I will repay the value of the object to you." Rather, the thief is responsible to return the object itself.

Let's say Shimon stole a package of matzah before Passover that was worth 100 shekels. After Passover, Shimon repented and returned the package of matzah. However, at that time, it was worth only 10 shekels. Alternatively, suppose Shimon had stolen a wristwatch worth 10 shekels but, after he stole it, the watch increased in value when it became clear that it was expensive and one-of-a-kind. When Shimon returned the watch, it had become worth many more shekels.

ָרָאוּבֶן גַּנָב חֶפֶץ בָּשׁוֹוִי 100 שָׁקַלִּים, וּבַּסוֹף הוּא מַחַזִיר רָק 10 שקלים. לעוּמתוֹ שמעוֹן גּנב חפץ בּשׁווי עשׂרה שקלים וּבּסוֹף הוּא מַחַזִיר 100 שָׁקַלִּים.

> איך זה יתכן? התורה מחיבת את הגנב להשיב אָת הַחֶפֶץ הַגַּנוּב לַבְּעַלִים. כַּל עוֹד הַחֶפֵץ קים אצל הגנב, הוא אינוֹ יכוֹל לוֹמר לבּעלים: ״אֵשַׁלֵּם לְרָ אֵת דַּמַיו״, **אֵלַּא עַלַיו לְהַחַזִיר אֵת** הַחֶפֵץ בִּעַצְמוֹ.

ָלַכֶן אָם שָׁמְעוֹן גַּנַב חֲבִילַת מַצוֹת לְפְנֵי פֶּסַח. הַחַבִּילַה הַיִּתָה שַׁוָה אַז מֵאַה שָׁקַלִים. אַחֵרֵי פֶּסַח אם הוּא מַחֵזִיר אֶת הַחֲבִילָה בְּעַצְמַה הִיא שָׁוָה רַק עֲשַׂרָה שָׁקַלִים. לְעוּמַת זֹאת, אָם שָׁמַעוֹן גַּנַב שָׁעוֹן-יַד בָּשׁוֹוִי 10 שָׁקַלִּים, וַאַחֵבֵי זְמַן מָה עָלָה מְחִירוֹ שֶׁל שָׁעוֹן זֵה כִּי הִתִּבַּרֵר שַׁהוּא

יַחִיד בִּמִינוֹ בַּעוֹלַם. כִּשָּׁהוּא מַחֲזִיר אֶת הַשָּׁעוֹן הוּא כִּבַר שָׁוֵה הַרְבֵּה יוֹתר שׁקלים.



### Daf 44: AT WHAT POINT IS A PERSON CONSIDERED A THIEF?

### דף מ״ד: ממתי נחשב לגנב?

אדם קיבל לשמירה מחשב ניד. הוא שמר על המחשב וביום מן ָהַיַּמִים הַיֵּצֵר הָרַע פִּיתַּהוּ לוֹמַר לְעַצְמוֹ: ״אַנִי רוֹצֵה לְגִנוֹב אֶת הַמַּחִשֶּׁב, וַאַסַפֶּר לַבִּעַלִים שֶׁגַּנַב נִכְנַס לְבֵיתִי וּלְקַחוֹ״.

לַ**דַעַת בֵּית שַׁמַאי מֵרַגַע זֵה הַשּׁוֹמֵר הָפַּךְ לְגַנָּב**, אָם יִקְרֵה מַשַּׁהוּ לחפץ הוא צריך לשלם לבעלים את דמי המחשב, כדינו של כל גנב ַרַגִּיל.

בית הלל חולקים וסוברים כי אין שומר הפיקדון נחשב גנב אלא מֵרַגַע שֶׁהַזִּיז אֵת הַחֶפֵץ כָּדֵי לְגָנוֹב אוֹתוֹ, אַךְ אֵין בִּדִּיבּוּר בִּלְבַד כָּדֵי לַעֲשׁוֹתוֹ לְגַנַּב.

Suppose a person was entrusted with a laptop. He diligently guarded the computer. However, one day, the shomer's yetzer hara (evil inclination) tempted him to say to himself (or to another person): "I will steal this laptop, and tell the owner a thief broke into my home and took it."

According to Beit Shammai, from that moment the shomer turns into a thief. If something happens to the object, the shomer must repay the monetary value of the laptop to the owner, as is the law concerning a regular thief.

Beit Hillel disagrees and contends that the shomer pikadon is not considered a thief until the moment that he actually moves the object in order to steal it. For Beit Hillel, thought or talk alone does not make someone into a thief.





#### Daf 45: ACQUISITION THROUGH EXCHANGE

### דף מ״ה: קנין חַלִּיפִין 💽



There are various methods of kinyan (acquisition by which the ownership of an object is transferred). For example: kinyan hagba'ha (acquisition by raising), whereby a person interested in acquiring an object lifts it up and, as a result of that action, acquires it. There is also kinyan meshicha (acquisition by pulling), whereby a person interested in acquiring an object pulls that object toward him/ herself, thereby acquiring it. An additional action one can employ to acquire an object is called kinyan chalifin (acquisition by exchange).]

Suppose two people want to exchange items with each other. Reuven has a cow and he went to the market to look for a buyer. In the market, Reuven met Shimon, a cattle merchant. Shimon said to Reuven: "Sell me your cow, and I will sell you my donkey. We will trade animals." In such a case, Shimon, the cattle merchant, need not perform any act of kinyan. Reuven acquires the

donkey, as a result of their swapping the animals. The moment Reuven acquires the donkey, ownership of the cow is immediately transferred to Shimon.

Some Amoraim say that kinyan chalifin may only be implemented with an object like clothes or a tool, but not with items like food.

שני אנשים רוצים לקנות חפץ זה מזה. למשל, לחיים יש פַּרָה וָהוּא הַלַּךְ אֶל הַשּׁוּק כָּדֵי לְמָצוֹא קוֹנָה. בַּשּׁוּק הוּא פּגשׁ סוֹחֵר בּהמוֹת שׁאמר לוֹ: מכוֹר לי את פּרתרְּ וְאני אַמְכּוֹר לָךָּ אֵת הַחֲמוֹר שֵׁלִּי. נַחֲלִיף בֵּינֵיהֶם.

במקרה כזה סוחר הבהמות אינו צריך לעשות שום קנין בַּפַּרָה. חַיִּים קוֹנֵה אֶת הַחֲמוֹר, וּמִפְּנֵי שֶׁהֶם מַחַלִּיפִים בִּינֵיהֵם אֵת הַפָּרָה בַּחֲמוֹר, בָּרֵגַע שֵׁחַיִּים קוֹנֵה אֵת הַחֲמוֹר מָיַד נָהָיֵית הַפַּרָה שַׁיֵּכֵת לְסוֹחֵר הַבְּהֵמוֹת.

כָּדַאי לָדַעַת שֵׁיֵשָׁנָם אֵמוֹרָאִים הָאוֹמִרִים שֵׁקְנָיַן חֵלִיפִין אפשר לעשות רק בּחפץ,

> ּלְמַשַּׁל, בֵּגֵד אוֹ כִּלִי, אַרָ לֹא בִּדְבָרֵי מַאֱכַל.



### D'VAR TORAH: PARASHAT TAZRIA

Biblical leprosy no longer exists in our times, but the important lesson it taught us is alive and relevant. Leprosy in biblical times began externally, affecting a person's house first, then their clothing, and finally their body. In this way, God approached the lepers, imploring them to correct their actions. If the messages were ignored, the leprosy would intensify and reach their bodies. Only a select few in the history of the people of Israel had the privilege of direct communication with God through prophecy and the Divine Spirit. However, we all receive messages from the Creator through the events unfolding around us. We need to open our eyes and try to understand how God is speaking to us through the world and life itself, prompting us to ask ourselves what we need to do to become better and more upstanding individuals.

# דָבַר תּוֹרָה: פַּרַשַׁת תַוֹּרִיעַ

הַצַרַעַת הַמְקָרָאִית כָּבַר לֹא קַיֵמֶת בְּיַמֵינוּ, אֲבַל הַלְמוּד הַחִשּוּב אוֹתוֹ הִיא לְמִדָה אוֹתָנוּ חֵי וְקַיָם. הַצַּרַעַת הָגִיעַה ּלָאַדָם מָן הַחוּץ אֵל הַפָּנִים - הִיא פַּגְעַה בַּהַתְחַלֵה בְּבֵיתוֹ וַרָק לְאַחַר מִכֶּן בִּבְגָדֵיו וּבָגוּפוֹ. בִּצוּרָה זוֹ הקב״ה פַּנָה אֱל הַמְצֹרַעִים וּבָקֵשׁ מֶהֶם לָשִּׁים לֶב וּלְתַקֶּן אֶת מַעֲשֵׂיהֶם, וְאָם ָהַדְבַרִים לֹא הוֹעִילוּ, הַצַּרַעַת הֶחֵמִירָה וִהָּגִיעַה עַד לְגוּפָם. ַרַק יִחִידֵי סָגְלָה בַּהִיסְטוֹרְיַה שֵׁל עַם יִשְׂרָאֵל זַכוּ לִדְבּוּר יַשִּׁיר שֵׁל נְבוּאָה וְרוּחַ הַקֹּדֵשׁ מֶאֶת הַבּוֹרֵא, אַךְ לַמְּסַרִים מאַת הַבּוֹרֵא כָּלַנוּ זוֹכִים דֶּרֵךְ תּוֹפַעוֹת הַמְּתְרַחֲשׁוֹת ּסְבִיבֵנוּ. עַלֵינוּ לְפָתֹחַ אֶת הַעַיִן וּלְנַסּוֹת לְהַבִין אֶיךְ הַקב״ה מִדַבֶּר אֵלֵינוּ דֶּרֶךְ הַעוֹלַם וְהַחַיִּים, וּמִתּוֹךְ כַּךְ לְשָׁאֹל אֵת עַצְמֵנוּ מַה עַלֵינוּ לַעֲשׂוֹת כָּדֵי לְהִיוֹת יוֹתֶר טוֹבִים וּמִתְקַנִים.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N

TEL. 914/413-3128