





(2024 יוּלְי 27־21) מֶּדֶר נְזִיקִין | מֵסֶכֶת בָּבָא בַּתְרָא כ״וֹ־כ״ה | שַׁבָּת פְּנְחֹס | ט״ו־כ״א תַּמּוּז תשפ״ד (27־21) Seder Nezikin | Masechet Bava Batra 26-32 | Shabbat Parashat Pinchas | 15-21 Tammuz (July 21-27)



### Daf 26: "RIGHTEOUS ONES OF BABYLONIA"

ַדָּף כ״ו: ״חֲסִידֵי בָּבֶל״



Rav Hisda and Rav Huna were referred to as *Hasidei Bavel* (the Righteous ones of Babylonia) because of their good deeds. Once, Rav Hisda said something to Rav Huna that Huna found disturbing. Rav Hisda so regretted what he had said that he began a personal fast lasting several days in order to atone for his actions. Rav Huna also started a personal fast, feeling he might have purposelessly suspected Rav Hisda. It is inappropriate to suspect a person without reason, especially a great individual like Rav Hisda.

Rav Huna implored his son to learn *Torah* from Rav Hisda, since the words of *Torah* he imparted would sharpen students' skills and increase their understanding. The *Chachamim* once questioned whether it was appropriate to recite the *Shehecheyanu* blessing on *Rosh Hashanah*, as is done on the *Shalosh Regalim*, the three pilgrimage festivals. They decided to send a *chacham* to Rav Hisda's home on *Erev Rosh Hashanah* to be present when Rav Hisda recited *Kiddush*. The visiting *chacham* heard **Rav Hisda recite the** *Shehecheyanu* **blessing**, and, with that, the *halakhah* was determined.



רַב חִסְדָּא וְרַב הוּנָא מְכוּנִּים ״חֲסִידֵי בָּבֶּל״, עַל שֵׁם מַעֲשֵׂיהֶם הַטּוֹבִים. פַּעַם אָמַר רַב חִסְדָּא לְרַב הוּנָא דְּבַר-מָה שָׁצִיעֵר אֶת רַב הוּנָא. רַב חִסְדָּא כָּל הוּנָא דְּבַר-מָה שָׁצִיעֵר אֶת רַב הוּנָא. רַב חִסְדָּא כָּל כָּךְ הְתְּחָרֵט עַל כָּךְ, שֶׁהוּא יָשַׁב בְּתַעֲנִית כַּמָּה וְכַמָּה יָמָה בְּרַתְעֵנִית כַּמָּה וְכַמָּה יָמִים כְּדֵי שָׁיִתְכַּפֵּר לוֹ עַל כָּךְ, וְאִילוּ רַב הוּנָא עַצְמוֹ גַּם יָמִים כְּדֵי שָׁיִתְכַּפֵּר לוֹ עַל כָּךְ, וְאִילוּ רַב הוּנָא עַצְמוֹ גַּם הַתְּעַנָּה, כִּי הוּא הְרְגִּישׁ שָׁאוּלֵי הוּא סְתָם חָשַׁד בְּרַב חִסְדָּא, וְאֵין רָאוּי לַחֲשׁוֹד בְּאָדָם, בְּוַדֵּאי לֹא בְּאָדָם גָּדוֹל כָּב חִסְדָּא.

פַּעַם הָסְתַּפְּקוּ הַחֲכָמִים אִם צָרִיךְ לוֹמֵר בְּרֹאשׁ הַשָּׁנָה בִּרְכַּת שֶׁהֶחֶיָנוּ, כְּמוֹ בִּשְׁלוֹשֶׁת הָרְגָלִים. לְבַסוֹף הֵם הָחְלִיטוּ לִשְׁלוֹחַ חָכָם אֶחָד לְבַיתוֹ שֶׁל רַב חִסְדָּא בְּעֵת שֶׁיַּעֲשֶׂה קִידּוּשׁ בְּלֵיל רֹאשׁ הַשָּׁנָה. וְאָכֵן שְׁמֵע הֶחָכָם שָׁרב חָסְדָּא אוֹמֵר בִּרְכַּת שֶׁהֶחֵיָנוּ, וְכָךְ גַּם נִפְּסָקָה הַהֵּלֵכָה.



# Daf 27: A TREE THAT STRADDLES THE BORDER OF ERETZ YISRAEL

ַדָּף כ״ז: עֵץ שֶׁחֶצְיוֹ בְּאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל וְחֶצְיוֹ בְּחוּץ לָאָרֶץ

יָשׁ חוֹבַה לְהַפְּרִישׁ תִּרוּמוֹת וּמַעְשָׂרוֹת מְפֵּירוֹת



There is an obligation to set aside *terumot u'ma'asrot* (tithes) taken from fruits grown in *Eretz Yisrael*. Until this is done, the fruits are considered "tevel," which means that one is prohibited from eating them. However, fruits grown outside of *Eretz Yisrael* 

are exempt. If that is the case, what would be the ruling regarding a tree with half its trunk in *Eretz Yisrael* and the other half outside the land? Is it is necessary to set aside *terumot* u'ma'asrot from the fruits of such a tree?

The Tannaim disagreed about this. Rabban Shimon ben Gamliel said: It is required to set aside terumot u'ma'asrot from fruit that grew from any branch on the Eretz Yisrael side; it is not required of fruit that grew on the other side. Why? Rabban Shimon ben Gamliel asserted that the portion of the tree on the Eretz Yisrael side receives nourishment from Eretz Yisrael, since there are many fibers in the trunk that transfer nourishment and they

do not co-mingle. However, Rabbi Yehudah HaNasi disagreed. His view was that in a case like this, half of every fruit is considered tevel, and the other half is not considered tevel, since he contended that nourishment can co-mingle and each of the fruits receives nourishment from both locations.



נֶחְלְקוּ תַּנָּאִים בַּדָּבָר. רַבָּן שִׁמְעוֹן בָּן גַּמְלִיאֵל אוֹמֵר: מִפְּרִי שָׁגָּדֵל עַל עָנָף שֶׁבַּצִּד שֶׁל אֶרֶץ יִשְׂרָאֵל - צָרִיךְ לְהַפְּרִישׁ תְּרוּמָה וּמַעְשְׂרוֹת. מִפְּרִי שָׁגָּדַל בַּצַּד שֶׁל חוץ לָאָרֶץ - לֹא צָרִיךְ. מַדּוּעַ? כִּי הוּא סָבַר שֶׁהַחֵלֶק שֶׁל הָעֵץ שֶׁבַּצַד הַזֶּה יוֹנֵק רַק מֵהַצֵּד הַזֶּה, כִּי בַּגָּזַע יֵשׁ סִיבִים רַבִּים שֶׁמַעֲבִירִים אֶת הַיִּנִיקָה וְהָם לֹא מִתְעַרְבִים. אֶבַל

רַבִּי יְהוּדָה הַנָּשִּׂיא חוֹלֵק וְאוֹמֵר שֶׁבְּמִקְרֶה כָּזֶה כָּל פְּרִי חֶצְיוֹ טֶבֶל וְחָצְיוֹ אֵינוֹ טֶבֶל, כִּי רַבִּי יְהוּדָה הַנָּשִׂיא סָבַר שֶׁהַיְנִיקָה יְכוֹלָה לְהִתְעָרֵב וְכָל פְּרִי יוֹנֵק מִשָּׁנֵי הַמִּקּוֹמוֹת.



### DAF 28: "DE-FACTO OWNERSHIP OF HOUSING"

# "הַלְּ כִ״ה: ״הַזָּקַת הַבַּתִּים״ 🍑



The third perek of Masechet Bava Batra, "Chezkat HaBatim" (establishing de-facto ownership of housing), begins on this daf. The first Mishnah in the perek deals with a dispute regarding ownership of non-moveable property like fields and houses. Reuven claims at the Beit Din: "Gershon entered my field. He is working the land and eating its fruits. He is a thief, since that field has always belonged to me". Gershon retorts: "Reuven sold that field to me".

The dayanim (judges) ask Reuven: "What evidence do we have to prove the field is yours?" If Reuven has evidence that the field once belonged to him - e.g. if he brings eidim (witnesses) to testify he always used to work that land - then the dayanim turn to the defendant and ask that he bring proof of ownership. If the defendant can produce a bill of sale, or eidim to testify that the sale occurred, the dayanim could immediately rule in the defendant's favor. But what happens if the defendant concedes to the dayanim that many years have passed since the transaction took place and the bill of sale is lost?

The Mishnah states that if the defendant brings eidim to testify that he has worked the land for at least three consecutive years, the dayanim will rule that the field belongs to the defendant, since that act (three years of continuous care) constitutes legal proof that the field belongs to him. This type of proof is known as a "chazakah" (de-facto right of ownership). To distinguish this type of chazakah from other kinds, it is customary to refer to it as "chezkat karka'ot" (de-facto ownership of land assets).

בַדַף זֶה מַתְחִיל הַפֶּרֵק הַשָּׁלִישִׁי בַּמַּסֶּכֶת - פַּרֵק ״חָזַקָּת **הַבַּתִּים**״. הַמִּשְׁנַה הַרָאשׁוֹנַה בַּפַּרֵק עוֹסֵקֶת **בִּוִיכּוּחַ בַּעַלוּת** עַל נָכְסֵי דְּלֹא נַיָּדֵי - נָכָסִים שֵׁאֵינַם מִיטַלְטָלִים - שַׂדוֹת וּבַתִּים. לְמַשַׁל, רָאוּבֵן טוֹעֵן בִּפְנֵי בֵּית הַדִּין: ״גֵּרְשׁוֹן נָכְנַס לַשָּׂדֵה שֵׁלִּי, מִעַבֵּד אוֹתוֹ וְאוֹכֵל אֵת פֵּירוֹתָיו. הוּא גַּזִּלָן, מְכֵּיוָן שַׁהַשַּׂדָה שֶׁלִּי מֵאָז וּמִתַּמִיד״. כְּנֵגִדּוֹ טוֹעֵן גַּרְשׁוֹן: ״אַתַּה מַכַרַתַּ לִי אֵת הַשַּׂדַה״.

> תַחִילָּה הַדַּיַנִים אוֹמרים לראוּבַן, ״אִירְ אַתַּה רוֹצֵה שָׁנַּאַמִין לָךְ שֶׁהַשַּׂדֵה שֵׁלְּרְ? אוּלַי אַתָּה סָתָם אוֹמֵר כָּךְ?״. אָם רְאוּבֵן יכוֹל להביא ראיה שׁפּעם השַּׁדה היה שַׁלּוֹ, כָּגוֹן שֵׁיַבִּיא עֲדִים שֶׁהוּא הַיַה מִעְבֵּד אוֹתוֹ תַּמִיד, אוֹ-אַז פּוֹנִים הַדַּיַנִים אֵל הנתבע ואומרים לו: ״הַיכוֹל אתה להביא ָרְאָיָה שַׁהַשָּׂדֵה שֵׁלְּרְ?״. אָם הַנְּתִבָּע מַבִיא שָׁטַר מִכִּירָה אוֹ עֵדִים שַׁמִּעִידִים עַל הַמִּכִירַה, מִיָּד פּוֹסְקִים שֶׁהַצֶּדֵק עִמוֹ.

אַבָל מַה קּוֹרֵה אָם הוּא אוֹמֵר: ״כָּבָר עָבָרוּ שָׁנִים רַבּוֹת מֵאָז הַמִּכִירַה וִהַשָּׁטַר אַבַד לִי״?.

הַמִּשָׁנַה אוֹמֵרֶת **שָׁאָם הוּא יַכוֹל לְהַבִּיא עַדִים שַׁהוּא מִעַבֵּד** אָת הַשַּׂדֵה כָּבַר שַׁלוֹשׁ שַׁנִים, לְכַל הַפַּחוֹת, אַזַי פּוֹסְקִים שהשדה בבעלותו, מפני שעובדה היא זו הוכחה שהשדה שָׁלּוֹ. **הוֹכַחַה זוֹ מִכוּנַּה ״חֵזַקּה״,** וּלְהַבְּדִּיל בֵּינַהּ לְבֵּין סוּגֵי ָחַזַקַה אַחֶרִים רָגִילִים לְכַנּוֹת אוֹתַהּ גַּם ״**חַזִּקַת קַרְקַעוֹת״.** 

### Daf 29: RAISING AN OBJECTION WITHIN THREE YEARS

Baruch is a terribly busy man. He stopped tending to the cherry trees in the grove he owned. One day, it came to Baruch's attention that ever since he stopped caring for the cherry trees, one of his neighbors began entering the grove, working the land, and harvesting the fruits for his own use. "Who knows," thought Baruch, "soon my neighbor might claim that the field belongs to him and that he has a chazakah, as we learned from the previous daf. Do I need to go through the trouble of informing the Beit Din right now?"

On this daf we learn that Baruch need not immediately contact the Beit Din. Rather, it is sufficient for him to stand before witnesses and declare: "Ploni (so-and-so) entered my field without permission". If Baruch raises an objection during the first three years, then the chazakah becomes void.



# דף כ"ט: מחאה בתוד שלוש שנים

בּרוּךְ הוּא אדם טרוּד בּיוֹתַר, וּמכּיון שכּרָ, הוּא הפסיק לעבּד אֶת פַּרְדֵּס עֵצֵי הַדּוּבְדָּבָן שֵׁבְּבַעֵלוּתוֹ. יּוֹם אֶחָד נוֹדַע לְבַרוּךְ שָׁמֵאַז שֵׁהוּא הָפָּסִיק לעֲבֵּד אֶת הַפַּרְדֵּס, נַכְנַס אֶלַיו שָׁכֵנוֹ ימי יוֹדע?׳׳ והוּא מעבּד אוֹתוֹ ונוֹטל את הפּירוֹת לעצמוֹ - 'מי יוֹדע?׳ ַחַשַּׁב בַּרוּךְ, ״עוֹד מָעַט הוּא עַלוּל לְהַגִּיד שֶׁהַשָּּ'דָה שֵׁלוֹ וַיָשׁ לוֹ חֲזַקָה... (כָּפִי שֶׁלַמַדְנוּ בַּדַּף הַקּוֹדֵם) **הַאָם אַנִי חַיַּב** לָטָרוֹחַ לָהוֹדִיעַ עַל כַּךְ לְבֵית דִּין כָּבָר עַכָּשָׁיו?׳׳

> בָּדַף זֵה לוֹמִדִים שַׁבַּרוּךְ אֵינוֹ צַרִיךְ לְטָרוֹחַ לָהוֹדִיעַ לְבֵית דִּין, אֶלַּא דַּי בַּכַרְ שַׁהוּא יַעשה פּעוּלה של מחאַה: הוא יַעַמוֹד בַּפְנֵי עֵדִים וִיוֹדִיעַ, ״דְעוּ לַכֶם, פָּלוֹנִי נִכְנַס לַשַּׁדֵה שֵׁלִּי בִּלִי רשות". אם נעשתה מחאה בתוך שַׁלוֹשׁ שַׁנִים, בְּטֵלֵה הַחַזַקַה.



## Daf 30: THE CON ARTIST WHO SOLD LAND HE DID NOT OWN

# דף ל׳: הנוכל שמכר שדה שאינו שלו 🍼



Reuven came back to his farm after a one-month absence from Eretz Yisrael. Upon his return, to his great surprise, he discovered that his neighbor Shimon had been working his field. Reuven asked him to explain the situation. Shimon replied that several days earlier, a man named Levi came to the village and announced to all the residents: "I acquired a field from Reuven but I now regret the purchase and I'm willing to sell it at a discounted price". Shimon heard this, and innocently purchased the field.

Shimon showed the bill of sale to Reuven, and indeed it was written that he had acquired the land from Levi. Reuven said: "That salesman is a con artist. I don't know him and I certainly didn't sell my land to him". Shimon replied: "I'm sorry, but I acquired the field properly, as required, and it is mine".

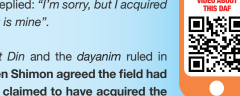
The neighbors approached the Beit Din and the dayanim ruled in favor of Reuven. Why? Because even Shimon agreed the field had belonged to Reuven. Shimon only claimed to have acquired the land from Levi. If Shimon could bring forth evidence that Reuven sold the field to Levi, then Shimon would keep the field. However, absent such evidence, the field remains the property of Reuven.

לאַחַר תַּקוּפַת הֵיעַדרוּת מַהאַרץ שׁל כַּחוֹדֵשׁ יַמִים, שַׁב רָאוּבֵן לחוה החקלאית שלו. להפתעתו הרבה גילה ששכנו, שמעון, מעבד אָת הַשַּׂדֵה שָׁלוֹ. כַּאֲשֶׁר שָׁאַל רָאוּבֵן אֶת שָׁמְעוֹן מַה הוּא עוֹשֵּה בִּכְלַל בשדהו, ענה לו שמעון שלפני כמה ימים הגיע לכפר

אַדַם בִּשֶׁם לֵוִי וָהוּא אַמַר לְכָל בְּנֵי הַכִּפַר: ״אֵנִי קַנִיתִי אָת הַשַּׂדָה מֵראוּבֵן, אֲבַל הָתָחַרָטִתִּי, וְעַכְשַׁיוּ אַנִי מוּכוּ למכּוֹר את הַשַּׁדה בַּמחיר מוּזל״.

שָׁמַעוֹן שַׁמַע זֹאת, קַפַּץ עַל הַמִּצִיאַה בִּתוֹם לֵב וְקַנֵה שָׁמַע את השֹדה. ״הנה״, הוֹציא שׁמעוֹן שׁטר מכירה והראה ּלְרָאוּבֶן שָׁטַר שֵׁכַּתוּב בּוֹ שֵׁהוּא קַנָה אֶת הַשַּּׁדֵה מְלֵוִי. אַמַר לוֹ רָאוּבֶן: ״הַמּוֹכֵר הַזֵּה הוּא נוֹכֵל. אֵינִי מַכִּיר אוֹתוֹ וּבְוַדַאי שָׁלֹּא מַכַרְתִּי לוֹ אֶת הַשַּׂדֵה״. וְאִילוּ שָׁמְעוֹן אַמַר, ״מִצְטַעֶר, אֲנִי ַקַנִיתִי אֶת הַשָּׁדֵה כַּדַת וְכַדִּין וְהַשַּׂדֵה שֵׁלִי״.

ָּכָשֶׁהֶם פַּנוּ אֵל בֵּית הַדִּין פַּסְקוּ הַדַּיַנִים שֵׁהַצֶּדֵק עם רְאוּבֵן. מַדּוּעַ? ״כִּי גַּם אַתַּה, שָׁמְעוֹן, מַסְכִּים שֶׁהַשָּׂדֵה הַיַה שֵׁל ראובן, רַק שָׁאַתַּה טוֹעָן שֶׁקָנִיתַ אוֹתוֹ מְלֵוִי. אָם כַּךְ, הַבָּא ָרְאַיָה שֵׁאַכֵן רְאוּבֵן מַכַּר אוֹתוֹ לְלֵוִי וּתְקַבֵּל אֵת הַשַּּׁדֵה, אוּלָם עַד אָז הַשַּּדֵה יְוַתֵּר אֱצֵל רְאוּבֵן״.



### Daf 31: TRUSTWORTHY WITNESS

The Torah states: "Al pi shnayim eidim ... yakum davar" -- which means "by the testimony of two eidim (witnesses) shall a matter be established". There are certain individuals who are unfit to testify e.g. someone known to be a criminal or someone who previously gave false testimony. How can any person be accepted to testify? Any individual could be a criminal or a liar. The answer is simple: We disqualify from testifying only those who are known with certainty to be liars or criminals. This matter is known as "Chezkat Kashrut" (a presumption of trustworthiness). If not proven otherwise, every person is considered to be trustworthy and righteous.

There was a dispute between two litigants. One litigant provided witnesses who corroborated his story and the other litigant brought eidim who said exactly the opposite of what the first witnesses had said. Therefore, it is clear that one set of eidim lied. However, we do not know which. How do we proceed? Do we disqualify all four eidim from testifying? Or, are we unable to disqualify any of the eidim, given that individuals are considered to be trustworthy until proven otherwise and we do not know which pair lied. There is an Amoraic dispute on this matter in the Talmud, Ray Hisda said all four eidim are disqualified; Rav Huna said the eidim are not disqualified.

# דף ל׳׳א: עד בַּשֵּׁר 🍑



בתורה נאמר: ״על פּי שׁנים עדים יַקוּם דבר״, אוּלם לפעמים יַשׁנם אָנַשִּׁים שָׁהֵם פָּסוּלִים לְעֶדוּת, לְמַשַּׁל אָדֵם שֵׁיַדוּעַ שָׁהוּא רַשַּׁע. **אַירְ** אָפִשָּׁר לְקַבֶּל כָּל אָדָם לְעֵד? אוּלַי הוּא רַשָּׁע וְשַׁקְרַן? הַתִּשׁוּבָה הָיא שאֵין חוֹשָׁשִׁים שֵׁאוּלַי אָדָם הוּא רָשָׁע וִשַּׁקְרַן, אֱלַא רַק אָם נוֹדַע לַנוּ בִּוַדָּאוּת שֵׁהוּא רָשָׁע וְשַׁקְרָן פּוֹסְלִים אוֹתוֹ לְעֵדוּת. עִנְיָן זָה מִכוּנֵה ״חֵזָקַת כַּשִּׁרוּת״ - כַּל בֵּן אָדַם מוּחָזַק לְאָדַם כַּשֵּׁר.

ָהָיָה וִיכּוּחַ בֵּין שָׁנֵי בַּעַלֵי דִין בִּעְנָיַן מְסוּיָם. אֱחָד מֶהֵם הֵבִיא עֵדִים שאמרו כמותו, והאחר הביא עדים שאמרו בדיוק להפך מהעדים ּהַרָאשׁוֹנִים. בַּמַצַב הַזֶּה בָּרוּר שֶׁזּוּג עָדִים אֶחָד מִשַּׁקֵּר, אֱלָּא שֶׁאֵינְנּוּ יוֹדַעִים מִי הֶם הַשַּׁקָרַנִים. **מַה עוֹשִּים מִכָּאן וּלְהַבַּא? הַאָם מַחַלִּיטִים** שׁלֹא מקבּלים עוֹד לעדוּת אישׁ מהעדים, אוֹ שׁמאחר שׁלכל עד ַיָשׁ חֱזָקַת כַּשָּׁרוּת, וְלֹא נוֹדֵע לָנוּ

בַּוַדַאוּת שָהוּא שַקרַן, אֵינֵנּוּ יַכוֹלים לפסוֹל אוֹתוֹ? בַּתַּלְמוּד אָנוּ מוֹצִאִים rusted אַמוֹרַאִים שַׁנַחַלָקוּ בַּדָּבַר. רַב חְסִדָּא אַמַר שֵׁלֹא מְקַבְּלִים עוֹד מְכָּאן וּלְהַבַּא אִישׁ מֶהַעֶדִים, אֵבַל ָרַב הוּנָא אַמַר שֶׁאִי אֵפְשָׁר לְפּוֹסְלַם.



### Daf 32: CLAIM OF "WHY WOULD I LIE?" OR "MIGO"

# דף ל"ב: טענת "מה לי



A man filed a suit in Rabbah's Beit Din. The man accusing his fellow charged: "What are you doing in my field?" His fellow said: "I acquired it from you". Then the fellow pulled out a bill of sale and continued: "Here, I have proof that I bought the field". In a case like this, it is permissible to accept the bill of sale as evidence. However, the claimant told the judges that the document was a forgery because he had never sold the field. When the fellow heard about this, he bent over and whispered into Rabbah's ear, "He

(the claimant) is correct. The document is counterfeit. You should know that I had a real document. However, since it was lost, I felt that I had no choice but to forge the bill of sale. I am not a thief. He sold that field to me".

Rabbah decided to accept the fellow's claim. Why? If the owner of the document had been a liar, he had no need to confess that the bill of sale was a forgery. His assertion of ownership would have been accepted because a claimant is not believed, by his own say-so alone, that a document is counterfeit. Therefore, we must conclude that the holder of the bill of sale is not a liar and is telling the truth about his field.

This type of proof is referred to as "mah li leshaker?" - "Why would I lie?" or "Migo". The word "Migo" means "since," The idea here is that the defendant could have remained quiet, or made a different claim and still be believed; therefore, we trust him regarding the claim he did put forward. That is how Rabbah ruled, though other Amoraim disagreed with him.

מעשה באדם שתבע את חברו לבית דינו של רבה, וכר טען: "מה אתה עוֹשֹה בּשֹּדה שׁלּי?" והחבר אמר, ״קָנִיתִי אוֹתוֹ מִמְּךָ״, וְהוּא הוֹצִיא שָׁטַר קְנָיָה וְאָמַר: ״הָנֵה, יֵשׁ לִי הוֹכָחָה שֶׁקַנִיתִי אֶת הַשַּׂדֵה״. אַכֵּן בְּמִקְרֵה ַכַּזָה אֵפִשַׁר לִקַבֵּל אֵת שָׁטַר הַקּנַיַּה כִּרְאַיַה. בַּרַם, הַתּוֹבֵע אַמֵר לַדַיַנִים: ״הַשָּׁטַר הַזֶּה מְזוּיַף. מֵעוֹלַם לֹא מַכַרתִּי אֵת

> השדה". כששמע מכך החבר, הוא התכופף וָלָחַשׁ בִּאָזָנוֹ שֵׁל רַבָּה: ״הוּא צוֹדֵק, בֵּאֵמֵת ָהַשָּׁטָר מְזוּיָף, אֵבָל דַע לִךְ שֵׁהָיָה לִי שָׁטָר אמיתי, ובגלל שהוא אבד הרגשתי שאין לי בָּרֵירָה אֵלָּא לִזַיֵּף שָׁטָר, אֲבָל אֵנִי לֹא גַּזִלָן, הוּא מַכַר לִי אֵת הַשַּׁדֵה״.

> רבה החליט שהוא מקבל את טענת החבר. מַדוּעַ? כִּי אִילּוּ בַּעַל הַשָּׁטַר אַכֵן הַיַה שַׁקְרַן, הוּא בַּכלל לֹא היַה צרירְ להוֹדוֹת שַׁהשָּׁטר מזוּיַף, וָהַיוּ מִקַבְּלִים אֶת טַעֲנַתוֹ, כִּי הַתּוֹבֵעַ אֵינוֹ נֵאֲמַן

לוֹמַר שֶׁהַשָּׁטַר מִזוּיַף. וִלַכֵן עַלֵינוּ לְהַסִּיק שָׁבַּעַל הַשָּּטַר אֵינוֹ שַׁקָרָן וִהוּא דּוֹבֵר אֱמֶת שֵׁהַשַּׂדָה שֵׁלוֹ.

סוּג הוֹכַחַה זוֹ מִכוּנֵה ״מַה לִי לְשַׁקֵּר״ אוֹ ״מִיגּוֹ״. פֵּירוּשׁ הַמִּילַה ״מִיגוֹ״ הוּא ״מִתּוֹרְ״ וְהַכַּוַנַה הִיא שֵׁמְתּוֹרְ שהוא יַכוֹל היַה לשׁתּוֹק אוֹ לטעוֹן טענה אחרת והיַה עַדַין נֵאֱמָן, אַנַחִנוּ כָּבָר מַאֱמִינִים לוֹ בִּטַעֵנָה אַחֵרֵת.



### D'VAR TORAH: PARASHAT PINCHAS

# דָבַר תּוֹרָה: פָּרַשַׁת פִּנְחַס

To step into the shoes of Moshe and become the leader after his death was no simple task. How could Yehoshua, who had served as Moshe's attendant and disciple, fill his shoes and lead the people into the land? Where would he find the confidence and faith that he was suitable and prepared for this role? To address these questions, God commanded Moshe to perform a special act that would symbolize the transfer of leadership to Yehoshua: "Take Yehoshua son of Nun... and lay your hand upon him." The act of laying on hands, or semikhah, is a gesture of support that expresses our belief in you, recognition of your capabilities, and reliance on you. This gesture was what Yehoshua needed to assume the reins of leadership, and it was God's command to Moshe to symbolically effect the transition.

לָהָכָּנֵס לְנָעַלַיו שֵׁל מֹשֵה רַבֵּנוּ וַלַהֵפֹּךְ לְהִיוֹת הַמַּנָהִיג לְאַחַר מוֹתוֹ, זֵה דָבָר לֹא פָשׁוּט בִּכְלָל. כֵיצַד יִהוֹשָע, שֵׁהָיָה שִׁמְשׁוּ וַתַלְמִידוֹ שֵׁל מֹשֶה, יוּכַל לְהָכָּנֶס לְנָעַלַיו וּלְהַנָּהִיג אֶת הַעַם בַּכָנִיסַתוֹ אַרצַה? מִנַיִן יַגִיעוּ לוֹ הַבַּטַחוֹן וְהַאֲמוּנַה שָהוּא ָרָאוּי וָנָכוֹן לְכָרְ? כָּדֵי לְהָתָמוֹדֵד עָם שָׁאֵלוֹת אֵלּוּ צָּוָה הקב״ה את משה לעשות פעלה מיחדת שתבטא את העברת הַמַּנָהִיגוּת אֱל יִהוֹשָׁעַ: ״קַח לְךָּ אֱת יִהוֹשָׁעַ בָּן נוּן... וְסָמַכְתָ אֶת יַדְרָ עַלַיו״. פָּעַלַת הַסְּמִיכָה הִיא הְשַּעַנוּת שֶׁמְבַטֵּאת אָת הַעִבְדַּה שֵׁאַנַחָנוּ מַאַמִינִים בָּךָ, מַכִּירִים בִּיכוֹלוֹתֶיךְ וָסוֹמָכִים עַלֵיךָ. זָה הַדַּבַר הַמֵּרְכַּזִי לוֹ הַיַה זַקוּק יָהוֹשָעַ כָּדִי לְטֹל אֵת מוֹשָׁכוֹת הַהַנָּהָגָה, וְזֵה הָיָה צִוּוּיוֹ שֵׁל ה' אֵל מֹשֵׁה ּכָדֵי לְסַמֵּל אֶת הַעֲבָרַתַהּ.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N