





(2021 בּרֶעֶמֶבֶּר 5־11) טֵבֶת תְשׁפִּ״ב (מֹוֹעֵד | מִינֶע אי־זוֹ׳ טֵבֶת תְשׁפִּ״ב (5־11) בַּרֶּעֶמֶבֶּר (מוֹעֵד | אי־זוֹ׳ טֵבֶת תְשׁפִּ״ב (5־2021 Seder Moed | Masechet Ta'anit 23–29 | Shabbat Parashat VaYigash | 1-7 Tevet (Dec. 5-11)

### Daf 23: "I WILL GRANT RAIN FOR YOUR LAND. IN ITS TIME"

ַדָּף כ״ג: ״וִנָּחַתִּי מִטַר אַרִּצְבֶם בִּּאָתוֹ״



In Kri'at Shema we recite the verse "ve'Natati m'tar artze'chem be'eeto" (I will grant rain in its time). When Am Yisrael behaves in accordance with the Torah, God provides rain at the proper time.

What is the meaning of the phrase "to grant rain in its time"? This refers to the time when everyone prefers rain to fall, specifically when people are not out walking the streets. Nighttime is the ideal time for rain to fall.

Shimon ben Shetach, who lived approximately 150 years before the destruction of the Second Beit HaMikdash, was the gadol hador (greatest Torah scholar of his generation) — who led Am

**Yisrael** in the ways of Torah and *mitzvot*. God was generous with his generation, and made rain fall only on Tuesday and Friday nights. Gigantic wheat kernels grew in the fields and the fruits of that era were large and praiseworthy.

בְּקְרִיאַת שְׁמַע אָנוּ אוֹמְרִים אֶת הַפָּסוּק "וְנְתַתִּי מְטֵר אַרְצְכֶם בְּעִתּוֹ" - שֶׁכְּשֶׁעַם יִשְׂרָאֵל נוֹהֵג בְּדֶרֶךְ הַתּוֹרָה, הַקָּבָּ"ה נוֹתֵן גָּשֶׁם בַּזְּמָן. מַה פֵּרוּשׁ לָתֵת

> גָּשֶׁם בַּזְּמַן? זה זמן שֶׁהַכֹּל מַעֲדִיפִים שָׁהַגָּשֶׁם יֵרַד בְּשָׁעוֹת שֶׁאֲנָשִׁים אֵינָם מְהַלְּכִים בָּרְחוֹבוֹת וְכָךְ הוּא לֹא יַפְרִיעַ. לְמָשָׁל, פַּעַם, בְּיוֹם שְׁלִישִׁי בַּלַּיִלָה וּבְלֵיל שַׁבָּת, אִישׁ לֹא הָיָה נִמְצָא בָּרְחוֹב, וְהַלֵּילוֹת הַלָּלוּ הֵם זְמַן נֶהְדָּר לִירִידַת גִּשָׁמִים.

> ּכְמֵאָה וַחֲמִשִּׁים שָׁנָה לִפְנֵי חֻרְבַּן בֵּית הַמִּקְדָשׁ הַשָּׁנִי, חַי שִׁמְעוֹן בֶּן שֶׁטַח, שֶׁהָיָה גְדוֹל הַדּוֹר וְהִנְהִיג אֶת עַם יִשְׂרָאֵל בָּדֶרְךְּ

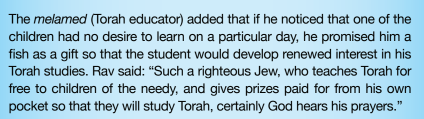
הַתּוֹרָה וְהַמִּצְוּוֹת. מִפְּנֵי כָּךְ הַקָּבָּ"ה הֵטִיב עם אוֹתוֹ הַדּוֹר שֶׁיָרַד גָּשֶׁם רַק בְּיוֹם שְׁלִישִׁי בַּלִּיְלֶה וּבְלֵיל שַׁבָּת, וּבִשְׂדוֹתֵיהֶם צָמְחוּ גַרְעִינֵי חִטָּה בְּגֹדֶל עֲנָק, וּפֵירוֹתֵיהֶם הַיוּ גִּדוֹלִים וּמִשָּׁבַּחִים.



### **Daf 24: THE RIGHTEOUS TEACHER OF TORAH**

Once, the *amora* Rav stayed in a city where there was a drought. Though he decreed a *ta'anit tzibur* (communal fast), nevertheless no rain fell. Then, when the community began to pray for rain, one of the city's residents approached the *bimah* to serve as *chazzan*. When the man said "*mashiv haruach*" (Who causes the wind to blow), immediately the wind began to blow; and when he said "*moreed hageshem*," (Who makes rain fall), the rain indeed began to fall.

After the prayer service, Rav approached the *chazzan* hoping to ascertain precisely which *ma'asim tovim* the man performs that God would immediately heed his prayers. The man told Rav: I teach Torah to young children, and some of the students who learn with me are children of needy parents who do not have the means to pay my fee. Nevertheless, I teach them in exactly the same manner that I teach the children of the wealthy parents who pay me a salary."







פַּעַם אַחַת שָׁהָה הָאָמוֹרָא "רַב" בְּעִיר שֶׁהְיְתָה בָהּ עֲצִירַת גְּשָׁמִים וְהוּא גָזַר תַּעֲנִית צְבּוּר וּבְבָל זֹאת לֹא יָרְדוּ גְשָׁמִים. וְהִבָּה, בְּשֶׁהָחֵל הַקָּהָל לְהִתְפַּלֵל שָׁיֵּרְדוּ גְשָׁמִים, נִגַּשׁ אֶחָד מִבְּנֵי הָעִיר לִהְיוֹת חַזָּן וּכְשֶׁהוּא אָמַר "מַשִּׂיב הָרוּחַ", מִיָּד הַחֵלָּה לְנַשֵּׁב רוּחַ, וּכְשֶׁאָמַר מוֹרִיד הַגַּשֶׁם", הַחֶל לָרֵדֶת גַּשֶׁם.

> אַחַר הַתְּפִּלֶּה נְגַּשׁ "רַב" לְאוֹתוֹ יְהוּדִי וּבִקּשׁ לְבָרֵר, אֵלֶה מַצְשִׁים טוֹבִים הוּא עוֹשֶׁה, שָׁהַקָּבָּ"ה שוֹמֵעַ אֶת תְּפִּלְתוֹ מִיָּד. סִפֵּר הַיְּהוּדִי: אֲנִי מְלַמֵּד תּוֹרָה לִילָדִים קְשַבִּים, וְלוֹמְדִים אֶצְלִי גַם יְלָדִים שֶׁל הוֹרִים עֲנִיִּים שֶׁאֵין לָהֶם בָּסֶף לְשַׁלֵּם לִי מַשְׂבֹּרֶת. אֲבָל אֲנִי מְלַמֵּד אוֹתָם בְּדִיוּק בְּפִי שֶׁאֲנִי מְלַמֵּד אֶת הַיְלָדִים שֶׁל הַהוֹרִים הָעֵשִׁירִים שֵׁמִּשַׁלְמִים לִי מַשְׂבֹרָת.

הַמְלַמֵּד הוֹסִיף וְסִבּּר, כִּי אִם הוּא מַבְחִין שֶׁלְאַחַד הַיְלָדִים אֵין חֵשֶׁק לִלְמֹד בְּאוֹתוֹ יוֹם, הוּא מַבְטִיחַ לוֹ מַתְּנָה פְּרָס – דָּג! בְּדֵי שֶׁיּהְיֶה לוֹ חֵשֶׁק לִלְמֹד בַּתּוֹרָה הַקְּדוֹשְׁה. אָמַר רַב: " בָּזֶה יְהוּדִי צַדִּיק– גַּם מְלַמֵּד תּוֹרָה בְּחִנָּם לְיַלְדֵי הָעַנִיִּים, וְגַם נוֹתֵן פְּרָסִים מִכּּסְפּוֹ בְּדֵי שֶׁיִּלְמְדוּ תוֹרָה – בְּוַדַּאי שֶׁהַקָּבָּ"ה שׁוֹמֵע לִתְפִלְּתוֹ".

### Daf 25: THE MIRACLES OF RABBI HANINA BEN DOSA

# דף כ״ה: הנסים של רבי חנינא בן דוסא 🍑



The tanna rabbi Hanina ben Dosa was such a great tzaddik that God loved him and fulfilled all of his requests. Once, after the start of Shabbat, Rabbi Hanina saw his daughter was sad — because when it

was time to light candles, she accidentally poured vinegar, instead of oil, into the vessel in which the candle was lit and she knew the fire would shortly be extinguished.

Rabbi Hanina said to her: "My daughter, don't be sad. Who told the oil to burn? HaShem! He can also instruct the vinegar to burn." And indeed, Hashem performed a miracle on that Shabbat, and the candles lit with vinegar continued to burn until motzei shabbat - until after the havdalah candle was kindled from them.

Once, a neighbor came to see Rabbi Hanina and shared that she was sad because she had built a house, but the ceiling beams the builders placed on the roof were not long enough to reach the walls, leaving a hole in the roof of the house. Rabbi Hanina blessed her: "Let the walls of your house be lengthened." And, behold, the walls "grew" and were lengthened.

הַתַּנַא רַבִּי חֲנִינַא בֶן דּוֹסָא הַיַה צַדִּיק כֹּה גַדוֹל, שֶׁהַקָּב"ה אַהַב אוֹתוֹ וִקְיָם אָת כַּל בַּקשׁוֹתֵיו. פַּעָם אַחַת, אַחֵרִי בָּנִיסַת הַשַּׂבַּת רַאַה רַבִּי חֲנִינַא שֶׁבַּתּוֹ עֵצוּבַה, מִפְּנֵי

> שָׁבְּשָׁעָה שֶׁהֵכִינָה נֵרוֹת שַׁבָּת, הִיא מָזְגָה בַּטַעוּת חמֵץ בִּמַקוֹם שַמֵן לַתוֹךְ הַכַּלִי שַבּוֹ מַדְלִיקִים אֶת הַנֵּר, וְהִיא יַדְעַה שֵׁעוֹד מִעַט תַּבָבֵּה הַאֵשׁ.

> אַמַר לַהּ רַבִּי חַנִינַא: "בַּתִּי, אַל תַּעַצֶבִי. מִי אמר לשמן שיבער? השם! הוא גם יכול להורות לחמץ שיבער". ואַכַן, הַקַּבַּ"ה עשה נס ובאותה שַבַּת דַּלְקוּ נֵרוֹת הַחֹמֵץ עַד מוֹצָאֵי שַׁבָּת, אַחַרֵי שֵׁהִדְלִיקוּ מֵהֵם אֵשׁ לָנֵר הַבְדַּלַה.

פַּעַם בַּאַה שָׁבֶנַה לְרַבִּי חֲנִינַא וְאַמְרַה שֶׁהִיא עֲצוּבָה, מִפְּנֵי שֶׁבָּנָתָה בַּיִת, אַךְ הַקוֹרוֹת שֶׁהִנִּיחוּ הַבַּנָּאִים עַל גַּג הַבַּיָת אֵינַן אַרְכּוֹת מַסְפִּיק, וְנוֹתַר חוֹר בָּגַג הַבַּיָת. ָרָבִּי חֵנִינַא בֶּרֶךְ אוֹתַה: "יִתְאַרְכוּ קוֹרוֹת בֵּיתֶךְ". וְאַכֵּן, הַקּוֹרוֹת שֵׁל הַבַּיִת "צַמחו" והתאַרכוּ.

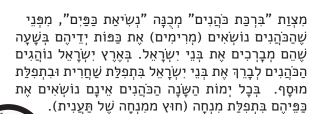


# Daf 26: A KOHEN WHO DRANK AND REFRAINED FROM RECITING BIRKAT KOHANIM

The mitzvah of Birkat Kohanim is called Nesi'at Kapayim (raising of the palms), because the kohanim raise the palms of their hands when they bless B'nei Yisrael. In Eretz Yisrael it is customary for kohanim to bless B'nei Yisrael during both the Shacharit (morning) and Musaf (additional) services. Kohanim do not raise their hands [in blessing] during the Minchah (afternoon) service (except for the Minchah service on a ta'anit (fast day).

Why? Because a kohen who drank wine is not permitted to recite Birkat Kohanim. As such, the chachamim decreed that no kohen would raise his hands during the Minchah prayer service, out of concern that a kohen previously drank wine with his lunch. From what source do we learn that a kohen who drank wine is not permitted to recite Birkat Kohanim? Immediately after the verses in which the laws concerning the *nazir* (ascetic) are written, the Torah writes about the mitzvah of Nesi'at Kapayim.

Why did the Torah place these two items alongside each other? To advise us that just as the nazir is prohibited from drinking wine, so too a person who wishes to recite Birkat Kohanim is prohibited from drinking wine. This interpretative tool is called "smoochim" (juxtaposition), it refers to cases when an interpretation is learned from the fact two verses are close to each other, found side-by-side.



מַדּוּעַ? מִפְּנֵי שַׁכֹּהֶן שֵׁשַּׂתָה יַיִן, אֵינוֹ רַשַּׂאי לְבָרֵךְ "בִּרְכַּת כֹּהֲנִים", לְפִיכָךְ תִּקְנוּ חֲכָמִים שָׁאַף כֹּהֶן לֹא יָשַא כַפַּיו בִּתְפָלַת מִנְחַה, שֶׁמַא שַׁתַה יַיִן בַּאַרוּחַת הַצַּהַרִים. מִנַּיון יוֹדְעִים שַׁבַּהֵן שֲשָׁתָה יַיִן אֵינוֹ רַשַּׂאי לְבָרֵךְ "בִּרְבַּת בֹהַנִים"? מַיַּד אַחַר שֶׁמְסְתַּיִמִים הַפְּסוּקִים בַּהֶם נִכְתָּבוּ הָלְכוֹת הַנַּזִיר, כּוֹתֶבֶת הַתּוֹרָה אֵת מָצְוַת נִשְׂיאַת כַּפַּיִם.

מַדוּעַ כַּתַבַה אוֹתַם הַתּוֹרַה זָה לְצֵד זָה? כִּדִי לְרִמֹז לַנוּ, שַׁכַּפִי שַׁנַזִיר אֵינוֹ רַשַּׂאי לְשָׁתּוֹת יַיָן, כַּךְ הַרוֹצֵה לָבַרֶךְ בִּרְבַּת בֹּהַנִים, אַסוּר לוֹ לִשְׁתּוֹת יַיִּן. דְּרַשַּׁה זוֹ מְבָנַה "סְמוּבִים", שֵׁלּוֹמִדִים דְּרָשָׁה מְכַּךְ שֵׁשְּׂנֵי פְּסוּקִים סמוּבִים זָה לַזֵה, נַמְצַאִים זָה לִצַד זָה.



### **Daf 27: MEMBERS OF THE NON-PRIESTLY WATCH**

# דף כ"ז: אַנְשֵׁי הַ"מַּעַמְוֹ



What were the "ma'amadot" (non-priestly watches)? When a person offered a korban (sacrifice), they would go to the Beit HaMikdash and stand there while the korban was being offered.

Who stood in the Beit HaMikdash while the korban that belonged to every member of Am Yisrael was offered? Did the entirety of Am Yisrael go to the Beit HaMikdash every day to stand next to the korban? That would have been impossible! Therefore, the chachamim arranged for select groups of kohanim, leviim, and visraelim to stand in the Beit HaMikdash as the communal korban was offered and serve as representatives of the entirety of Am Yisrael. These weekly designated groupings were called "anshei ma'amad" (literally, men of standing, appointed proxies), because these men stood in the Beit HaMikdash next to the korban.

Members of anshei ma'amad would fast most days of the week, and would read Torah each day. On Sunday, they read the portion of Breisheet that records what God created on the first day. On Monday, they read the portion that chronicled the creations of the second day. This was their customary practice each day of the week. Even in the cities across Eretz Yisrael, people would gather in synagogues to fast and pray that the korbanot be willingly received.



"מֵעֲמֵדוֹת"? הם בָּאֲשֶׁר אַדַם מַקָּרִיב קַרְבַּן, הוא בא לבית המקדש בִּשַׁצָה שַׁם ועומד שַׁמַּקְרִיבִּים אֶת קַרְבַּנוֹ.

מִי יַצַמֹד בִּבֵית הַמִּקְדַּשׁ את פשמקריבים לְכַל עם הַתַּמִיד שַׁשַּׂיַרְ יִשְרַאָל? הַאָם כַּל יוֹם יַבאוּ

בַּל בָּנֵי יִשְׂרָאֶל לָבֵית הַמָּקְדַּשׁ לַעֲמֹד לִיַד הַקַּרְבַּן? אִי אֵפִשַׁר! לָכֵן תִּקָנוּ חֲכַמִים, שֵׁבִּכַל שָׁבוּעַ קבוּצָה שֵׁל כֹּהַנִים, לְוִיִּים וְיִשְׂרָאֶלִים, יַעֲמִדוּ בָּבֵית הַמַּקְדַּשׁ בַּשְׁעַת הַקְרַבַת קַרבַּן הַתַּמִיד וְהָם ּבְּמוֹ נְצִיגִים שֶׁל כָּל עַם יִשְׂרָאֵל. הַקְּבוּצוֹת הַלָּלוּ כְּנוּ "אַנְשֵׁי **מַצַמַד**", בִּי הֶם **עַמִּדוּ** בִּבֵית הַמִּקְדַּשׁ לִיַד הַקַּרְבַּן.

אַנשֵׁי הַמַּעֲמַד הַיוּ צַמִּים בַּרב ימֵי הַשַּבוּעַ, וּבְכַל יוֹם הַיוּ קוראים בַּתּוֹרַה. בִּיוֹם רְאשׁוֹן, הַיוֹּ קוֹרְאִים אֶת הַפְּסוּקִים בָּפַרָשַׁת בָּרֵאשִׁית הַמְסַפִּרִים מַה בָּרָא ה' בַּיּוֹם הָרְאשׁוֹן. בִּיוֹם שָׁנִי, קַרָאוּ עַל בִּרִיאַת הַעוֹלַם בִּיוֹם שֵׁנִי. כַּךְ הַיוּ נוֹהַגִּים בְּכַל יוֹם מִימִי הַשָּבוּעַ. גַם בַּעַרִים שַבָּאַרָץ יִשְרַאָל, הַיוּ מִתְאַסְפִים אַנָשִׁים לְבֵית הַכִּנֵסֶת, מִתְעַנִּים וּמִתְפַּלְלִים שֶׁהַקַּרְבַּנוֹת יִתְקַבְּלוּ בָּרֵצוֹן, וְגַם הֶם כִּנוּ "אַנִשֵׁי מַעֲמַד".

### Daf 28: "DESCENDANTS OF SULMAI"

On this daf, we learn about a family whose name was "B'nei Sulmai" (descendants of Sulmai). Why was this family called "B'nei Sulmai"? During the time of the Second Beit HaMikdash, when the Greeks controlled Eretz Yisrael, they decreed a prohibition against bringing wood to the Temple for the purpose of kindling the fire on the mizbe'ach (altar). To prevent Jews from bringing wood to the Beit HaMikdash, the Greeks posted guards on the roads leading to Jerusalem.

The members of this family carried out a ploy, or ruse. They took wood, assembled ladders from these pieces, and began walking in the direction of Jerusalem. When they arrived at the checkpoint, the guards inquired: "Where are you going with that wood?" The Jews replied: "Don't you see that these are ladders? We are going to bring down baby birds from the trees." After the guards permitted them to continue on their way, they disassembled the ladders and brought the wood to the Beit HaMikdash. This is how there was sufficient wood to offer korbanot in the Beit HaMikdash. The descendants of this family came to be known as "B'nei Sulmai," an allusion to the Hebrew word for ladder (sulam).



בְּדַף זֵה לוֹמִדִים עַל מִשְׁפַּחָה שֶׁהַשֵּׂם שֵׁלָּהּ הָיָה "בְּנֵי סַלְמַאי". מַדּוּעַ כָּנוּ "בָּנֵי סַלְמַאי"? בִּזְמַן בֵּית הַמְּקְדֵּשׁ הַשַּׂנִי, כָּשָׁהַיָוַנִים שַׁלְטוּ בָאָרֵץ יִשְׂרַאֵל הֶם גַּזְרוּ שַׁלֹא יַבִּיאוּ עצִים לַמַּזבָּחַ, כַּדִי לַהַבְעִיר אֵשׁ לָהַקְרַבַת הַקַּרבַּנוֹת. כַּדִי לִשְׁמֹר שֶׁהַיָּהוּדִים לֹא יַבִיאוּ עֵצִים לָבֵית הַמִּקְדַשׁ, הֶעֵמִידוּ הַיָוַנִים שׁוֹמִרִים בַּדְּרַכִים הַמּוֹבִילוֹת לִירוּשַׁלַיִם.



היו בני משפחה שעשו תחבולה. הָם לַקָּחוּ עֵצִים וְהַרְכִּיבוּ מֵהֶם סַלַמוֹת, וְהַחֵלוּ לַלָבֶת לְבָוּוּן יְרוּשַׁלַיִם. בַּשַׁהַגִּיעוּ לַמַּחְסוֹם שֵׁל הַשוֹמְרִים, הָיוּ הַשוֹמְרִים שׁוֹאֲלִים: "לָאַן אַתֶּם הוֹלְכִים עם הַעֲצִים?". אַמרוּ הַיָּהוּדִים: "אתם לא רואים שאלו סלמות? אנו הוֹלְכִים לָהוֹרִיד גּוֹזַלִים מֵהַעֵצִים". הַשׁוֹמַרִים הַנִּיחוּ לַהָם לְהַמִשִׁיךְ בַּדֵּרֵךְ, וָאַז הֶם פַּרָקוּ אֶת הַסָּלֵּמוֹת וְהֶבִיאוּ אֶת

העצים לבית המקדש, וכך היו די עצים להקריב קרבנות בבית הַמִּקְדַשׁ. לִבְנֵי מִשְׁפַּחָה זוֹ קָרָאוּ "בְּנֵי **סִלְמַאי**", עַל שֵׁם הַסְּלֵּם.



### DAF 29: THE 9TH OF AV — A DAY OF TRAGEDY FOR ALL GENERATIONS

דף כ"ט: יום תשעה 🤝

According to tradition, many tragedies befell the Jewish people on 9 Av. As our ancestors wandered through the desert, it was on 9 Av that the Heavenly decree was imposed upon them that they would be permitted to enter Eretz Yisrael only after the death of the Exodus generation.

The First Beit HaMikdash and the Second Beit HaMikdash were both

destroyed on 9 Av. The First Beit HaMikdash was destroyed during the time of King Tzidkiyahu, (3338 on the Jewish calendar); the Second Beit HaMikdash was destroyed during the time of Rabban Yochanan Ben Zakkai (3828 on the Jewish calendar). On the 9th of Av, the Romans conquered the town of Beitar and killed all its residents.

The expulsion of the Jews from Spain, which occurred about five hundred years ago, transpired on 9 Av. Before the expulsion, Spanish Jewry flourished and was the most glorious Diaspora Jewish community. Among them were Talmidei Chachamim, scholars of general knowledge, wealthy Jews, and Jewish ministers in the king's court. But

suddenly, the evil King Ferdinand and the wicked queen Isabella decided that any Jew who did not agree to convert to Christianity would be expelled from Spain. The Jews left Spain on 9 open and many of them died as a result of the tragedy and affliction they suffered.

בָּתִשְׁעָה בָאָב קָרוּ צַרוֹת רַבּוֹת לְעַם יִשְׂרָאֵל. בְּתִשְׁעָה באַב נָגזַר עַל אַבוֹתֵינוּ שָׁהַיוּ בַמִּדבַּר, **שַׁלֹא יִבַּנְסוּ לָאַרְץ** ישראל, רק אחרי שימות כל הדור שיצא ממצרים.

בַּתִשְׁעַה בַאַב גַּם **נַחָרבוּ בִּית הַמִּקְדַשׁ הַרְאשׁוֹן וּבִית ַהַמְקַדֵּשׁ הַשֵּׂנִי**. בֵּית הַמְקַדַשׁ הַרְאשׁוֹן חַרַב בִּשְׁנַת ג'

> אַלַפִּים של"ח, בִּימִי הַמֵּלֵךְ צִדְקַיַּהוּ, יּבֵית הַמִּקְדַּשׁ הַשֵּׂנִי חָרַב בִּשְׁנַת ג' אַלַפִּים תתכ"ח, בִּימֵי רַבַּן יוֹחַנַן בַּן זַכַּאי. **בּתִשִּׁעַה בָאַב גַם כַּבשׁוּ** הַרוֹמַאִים אָת הַעִיר בֵּיתַּר וְהַרְגוּ אָת תּוֹשַׁבֵיהַ.

> גרוש יהודי ספרד, שארע לפני בַּחֲמֵשׁ מֵאוֹת שַׁנִים, אֵרֵע בִּתִשָּׁעַה **באב.** לפני הגרוש, פרחה יהדות ספרד וַהַיַתַה הַגַּלוּת הַמַּאָשֶׁרֵת בִּיוֹתֵר שָׁל יָהוּדִים. הַיוּ יִהוּדִים תַּלְמִידֵי חַכַמִים, מַפַּלַגִים בַּחַכָּמַה וָהַיוּ גַם יָהוּדִים עַשִּׁירִים

וְשַׂרִים בַּחֲצַר הַמַּלְבוּת. אַךְ פִּתִאֹם הֶחְלִיט

הַמֵּלֵךְ הַרַשַׁע פַרִדִּינַנָד וְהַמַּלְכַּה הַרְשַׁעַה אִיזַבֵּלָה, שֵׁיִּהוּדִי שָׁלֹא יַסִבִּים לְהָתָנַצֵּר - יִגֹרַשׁ מִסְּפַּרַד. **בִּתִשִּׁעַה בָאָב עַזִבוּ** הַיִּהוּדִים אֱת אֱרֵץ סְפַרַד, וְרָבָּם מֶתוּ בַּצָּרוֹת וּבַתְּלָאוֹת.



## D'VAR TORAH: PARASHAT VAYIGASH



# דבר תורה: פרשת ויגש

One of the difficult questions that arises in Parashat VaYigash is: Why did Yosef not reveal to his father that he has alive in Egypt. Why didn't Yosef send a message to Ya'akov immediately, informing his father that his brothers had sold him to the Egyptians and that he was the serving as vicercy to the king? Many answers have been suggested, including the important answer of the "Ohr HaChayim HaKadosh," who emphasizes the importance of caution regarding halbanat p'nei chavero (humiliating a fellow). "Or HaChayim" explains that Yosef did not want to embarrass his brothers in front of their father. As chazal said: "It is better for a person to drop himself into the fiery furnace than to publicly embarrass another person." Yosef thought that if Ya'akov knew about the plot perpetrated by his brothers, it might harm the well-being of the tribes of Israel, and so Yosef preferred to keep things to himself, and not actively reveal to his father how he ended up in Egypt.

אַחַת הַשִּׂאֵלוֹת הַקָּשׁוֹת שֵּׁעוֹלָה בְּפַּרֻשַּׂתֵנוּ הִיא- מָה גָּרַם ליוֹסף להמנע מלגלות לאביו שהוא חי במצרים? מדוע הוא לא שַלַח לוֹ בָּאפָן מִיַדִי כִּי הַאַחִים מַכְרוּ אוֹתוֹ לְמִצְרֵיִם וָכִי הוּא הַמִּשְׂנֵה לַמֵּלֶךְ? תִשׁוּבוֹת רַבּוֹת נְכִתִבוּ עַל דַּבָּר ֹזָה, וּבַתוֹכַן תִשׁוּבַתוֹ הַחֲשׁוּבָה שֵל "אוֹר הַחַיִּים הַקָּדוֹשׁ", הַמַלְמֵדֵת רַבּוֹת עַל חַשִּׁיבוּת הַזָּהִירוּת מַהַלְבַּנַת פְּנֵי חַבְּרוֹ. מַסְבִּיר "אוֹר הַחַיִּים", שֵיּוֹסֵף לֹא רַצַה לְבַיָּשׁ אֵת אֲחִיו מוּל אַבִיו, כִּמוֹ שֵאַמְרוּ חַזַ"ל "מוּטַב לְאַדַם שֵיַפִּיל עַצְמוֹ לִבָּבְשַׂן הָאֵשׁ וִאַל יֵבָיֵשׁ פְנֵי חֲבֶרוֹ בַּרַבִּים". יוֹסֵף חָשַׂב שַאָם יַעַקב אַבִּיו יָדַע עַל מִזמַתַם שֵל הַאַחִים- הַדַּבַר עַלוּל לִפָּגֹעַ בִּשְׁלוֹמַם שֵל שִבְּטֵי יִשְרַאֵל, וַלַבֶּן הֶעֵדִיף יוֹסֶף לִשְׂמֹר אֵת הַדָּבַרִים לְעַצְמוֹ וְלֹא לִפְעֹל בִּאֹפֶן אַקְטִיבִי וּלְגַלּוֹת לָאָבִיו כֵּיצַד הָתְגַּלְגֵּל לְמְצְרַיִם.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N

**GAL NAOR:** CHAIR, DAF YOMI FOR US YAEL SCHULMAN: DIR., DAF YOMI FOR US www.talmudisraeli.org • yael@talmudisraeli.co.il TEL. 914/413-3128