





ַסֶדֶר נְזִיקִין | מַסֶּבֶת בָּבָא בָּתְרָא נ״דים׳ | שַׁבָּת פְּרְשַׁת עֵקֶב | י״דיכ׳ אַב תשפ״ד (2413) (2024) Seder Nezikin | Masechet Bava Batra 54-60 | Shabbat Parashat Eikev | 14-20 Av (August 18-24)



### Daf 54: AN ACTION THAT BRINGS BENEFIT TO THE LAND

דַף נ״ר: פָּעוּדָּה שַׁמִּבִיאָה תוֹעֵלֵת לַקַּרַקַע



We have learned about a few instances of "Kinyan Chazakah," whereby a person takes action regarding a particular property to show that he is the new owner and through that action acquires the land. For example, when a buyer puts up a fence around a field, that individual acquires the land, because only an owner would invest in installing a fence. A person would not just decide to build a fence around a property that does not belong to him.

This daf details several actions and stipulates whether or not they establish a Kinyan Chazakah. Only actions that bring benefit to the land are regarded as effective forms of Kinyan Chazakah. For example, there is the case in which a palm tree was growing on a plot of land and someone chopped off some branches. If the person then stated that he performed that action as a Kinyan Chazakah — a sign of intention to acquire the tree — then there would be different results depending on the subjective intention of that person. If he cut off the branches because doing so was beneficial to the blossoming of the tree, then the act of chopping would constitute a Chazakah. However, if he acted merely out of a need for the branches, then the chopping down would not establish a Chazakah.

How do we determine the reason why he chopped off the branches? If he chopped off branches all around, then he certainly intended to prune the palm and improve it. However, if he chopped off branches from just one side of the tree, then it is clear he cut them down only because he had a need for those branches.



לָמֵדְנוּ פְּעָמִים אֲחָדוֹת עַל קּנְיַן ״חֲזָקָה״, שֶׁאִם הַקּוֹנֶה עוֹשֶׂה בַּקַּרְקַע מַעֲשִׂים שָׁמֵּרְאִים שֶׁהוּא הַבְּעָלִים הֶחָדָשׁ, בְּכָרָ הוּא קוֹנֶה אֶת הַקַּרְקַע. לְמָשָׁל, כְּשֶׁהַקּוֹנֶה עוֹשֶׂה גְדֵרוֹת לַשָּׁדָה - הוּא קוֹנֶה אֶת הַקַּרְקַע.

בְּדֵף זֶה הַתַּלְמוּד מְפָּרֵט פְּעוּלוֹת אֲחָדוֹת וְקוֹבֵע אִם הַן מְזָקָה שֶׁל קְנְיָן, אוֹ שָׁאֵינָן חֲזָקָה שֶׁל קְנְיָן, מִפְּנֵי שֶׁרַק פְּעוּלָה שֶׁל קְנְיָן, אוֹ שָׁאֵינָן חֲזָקָה שֶׁל קְנְיָן, מִפְּנֵי שֶׁרָק קְּנְיָן. לְמְשָׁל, אִם יֵשׁ חֻלְקַת אֲדָמָה שֶׁצוֹמֵחַ בָּהּ דֶּיֶלְּל וְנִלְשָׁל, אִם יֵשׁ חֻלְקַת אֲדָמָה שֶׁצוֹמֵחַ בָּהּ דֶּיֶלְל וְנִלְשָׁיוֹ הוּא אוֹמֵר שְׁהוּא עָשָׂה קְנְיַן חֲזָקָה וְהִתְּכַּוּן לִקְנוֹת אוֹתוֹ, הַדָּבֶר שָׁלוּיִי. אִם הוּא קִצִץ אֶת הָעְנָפִים בְּצוּרָה שָׁמּוֹעִילָה תָּלִייִם הוּא קַצְץ אֶת הָעְנָפִים בְּצוּרָה שָׁמוֹעִילָה לְצְמִיחַת הַדֶּקֶל, מַעֲשֵׂה הַקְּצִיצָה הוּא מֵעֲשֵׂה חֲזָקָה, אֲכָל אִם הוּא הָיָה צָרִיךְ אֶת הָעֲנָפִים וְלָכֵן הוּא קַצַץ אוֹתַם - אֵין הַדָּבָר נֵחִשָּׁה חֵזָקָה.

אֵיךְ יוֹדְעִים מָה הַסִּיבָּה שָׁהוּא קָצַץ? אָם הוּא קְצַץ עֲנָפִים בַּדֶּקֶל סָבִיב סָבִיב, בְּוַדָּאי הוּא הִתְּכַּוּן לִגְּזוֹם אֶת הַדֶּקֶל וּלְהַשְׁבִּיחַ אוֹתוֹ, אֲבָל אִם הוּא קָצַץ עֲנָפִים רַק מִצַּד אֶחָד, בָּרוּר שֶׁהוּא נָטַל אוֹתָם רַק מִפְּנֵי שׁהיה זקוּק לענפים.

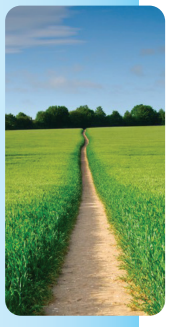
### Daf 55: THE PATH THAT DIVIDED THE FIELD

דַּף נ״ה: הַשְּׁבִיל שֶׁמְחַלֵּק אֶת הַשְּׂדֶה



The *mitzvah* of *Peah* (leaving a corner of the field for the needy) is implemented by having the field owner leave behind part of the crop unharvested, so that poor people are able to take from that produce for themselves. What must a person who owns two fields do? He must set aside one corner in each field for the poor.

A *Mishnah* from *Masechet Peah* appears on this *daf.* It teaches that sometimes there are fields that appear to be one field, but for the purposes of determining *Peah* they are indeed considered two separate fields, and therefore a corner must be set aside in each of them for the needy. For example, suppose there is a field divided by a deep canyon, where the soil is hard and rocky and not suitable for planting. That canyon divides the field into two. The same ruling also applies when a path divides the field. If the path is at least four amot (85 inches) wide, and people traverse it regularly, it technically divides the property into two distinct fields.



מִצְוַת פֵּאָה מִתְקַיֶּמֶת עַל יְדֵי כָּךְ שֶׁבַּעַל שָׂדָה צָרִיךְּ לְהַשְּׁאִיר חֵלֶק מִיבוּל הַשָּׁדָה וְלֹא לִקְצוֹר אוֹתוֹ, כְּדֵי שְׁעֲנִיִּים יוּכְלוּ לָקַחַת מֵהְיְבוּל לְעַצְמָם. מִי שָׁיֵשׁ לוֹ שְׁנֵי שָׁדוֹת, מַשְׁאִיר בְּכָל שָׂדֶה פֵּאָה לָעֲנִיִּים. בְּדַף זֶה מוֹפִיעָה מִשְׁנָה מִמַּסֶּכֶת פֵּאָה, בָּהּ נָאֱמֵר שֶׁלְּפְעָמִים יֵשׁ שָׂדוֹת שָׁהָיָה נִרְאֶה לְכָאוֹרָה שֶׁהֵם בָּחְשָׁבִים שְׁדָה אָחָד לְעִנְיַן מִצְוַת פֵּאָה, אֲבָל בְּעֶצֶם הַם נֶחְשָׁבִים שְׁנֵי שָׂדוֹת וְצָרִיךְ לְהַשְׁאִיר פֵּאָה בָּכַל אָחַד מֵהָם.

לְמָשָׁל, אִם יֵשׁ שָׁדֶה שֶׁחוֹצֶה אוֹתוֹ עָרוּץ עָמוֹק, וְהוּא בַּעַל קַרְקַע קָשָׁה וְסַלְעִית שֶׁאֵינָהּ רְאוּיָה לְזְרִיעָה, בַּעַל קַרְקַע קָשָׁה וְסַלְעִית שֶׁאֵינָהּ רְאוּיָה לְזְרִיעָה, הֲרֵי הוּא מְחַלֵּק אֶת הַשָּׁדֶה לִשְׁנִים. אוֹתוֹ הַדִּין קַיָּם גַּם אִם יֵשׁ שְׁבִיל שֶׁחוֹצֶה אֶת הַשָּׁדֶה - אִם הַשְּׁבִיל נָסְב לְפָחוֹת אַרְבַּע אַמּוֹת וְעוֹבְרִים בּוֹ אֲנָשִׁים בְּקְבִיעוּת, הוּא מְחַלֵּק אֶת הַשָּדֶה לִשְׁנִים וְצָרִיךְ בְּהֹת לִשְׁנִים וְצָרִיךְ לְהוֹתִיר פֵּאָה בְּכָל חֵלֵק שֶׁל הַשְּׁדָה.

## DAF 56: THE LANDS PROMISED IN THE **BRIT BEN HA'BTARIM COVENANT**



In Sefer Breisheet, God promises Avraham Avinu, in the Brit Bein HaB'tarim, that his offspring will inherit the lands of ten nations: "The Kenite and the Kenizzite and the Kadmonite and the Hittite and the Perizzite and the Rephaim and the Amorite and the Canaanite and the Girgashite and the Jebusite" (Breisheet 15:20-21). However, when B'nai Yisrael entered the Land, they conquered only seven nations. The lands of the Kenites, the Kenizzite, and the Kadmonites were not acquired by conquest.

The Torah states that, in the future, three arei miklat (cities of refuge) will be added to the six already in existence. The Rambam writes that these cities will be added in the days of Mashiach in the Kenite, Kenizzite, and Kadmonite lands promised to Avraham Avinu, which we are

meant to inherit in the future. These lands had been conquered by Eisay and Lot: Eisav received the land of Edom and Lot obtained Ammon and Moav, which were lands of the Kenites, Kenizzites, and Kadmonites.

בָּבָרִית בֵּין הַבָּתַרִים בְּסֵפֵר בְּרֵאשִׁית הַקַּבָּ״ה הָבָטִיחַ לָאַבְרָהַם אַבִינוּ, שֶׁזַרְעוֹ יִירָשׁ אֵרֵץ שׁל עַשָּׂרָה עַמִּים: ״אֵת הַקֵּינִי וְאֵת הַקְּנִזִּי וְאֵת ָהַקַּדְמנִי. וְאֶת הַחָתִּי וְאֶת הַפְּרְזִי וְאֶת הַרְפָאִים. ואַת הַאַמֹרִי ואָת הַכּנַעַנִי ואָת הַגּרַגַּשִׁי ואָת ָהַיָבוּסִי״ . בִּפּוֹעַל, כָּשֶׁבְּנֵי יִשְׂרָאֵל נָכָנָסוּ לַאַרֵץ, **הם יַרשוּ רק שבעה עמים.** את ארצות ָהָעַמִּים: קֵינִי, קָנִזִּי וִקַדְמֹנָי, הֶם לֹא כָּבְשׁוּ.

בַּתוֹרָה נֵאֱמַר, שֶׁלְּעָתִיד לָבוֹא יוֹסִיפוּ עַל שַׁשׁ עַרֵי הַמִּקְלַט שֵׁכָּבַר קַיַּמוֹת עוֹד שַׁלוֹשׁ עָרִים. הָרַמִּבַּ״ם כּוֹתֵב, שֵׁאֵת הַעָּרִים הָאֵלּוּ יוֹסִיפוּ בִּימוֹת הַמַּשִּׁיחַ בִּאַרְצוֹת הַקֵּינִי, הַקְּנִזִיי וָהַקַּדִמֹנִי, שֵהוּבְטָחוּ לְאַבְרָהָם אָבִינוּ, וַאֲנַחִנוּ

עוֹד עַתִידִים לַרֲשֶׁת אוֹתַן. בֵּינְתַיִם יַרְשׁוּ אֵת אוֹתַן הַאַרְצוֹת ָעֲשָׂו וְלוֹט: עֲשָׂו קִיבֵּל אֶת אֶרֶץ אֱדוֹם, וְלוֹט - אֶת עַמּוֹן וּמוֹאַב, שָׁהֵן אַרִצוֹת הַקֵּינִי, הַקְּנִזִּי וִהַקַּדִמֹנִי.



## Daf 57: TWO BROTHERS ASKED TO BE WITNESSES

דף נ"ז: שני אחים עדים 🍑



Two brothers are excluded from providing eidut (testimony) together in one case, since the Torah stipulates that relatives are not permitted to join together as eidim (witnesses). However, quirky cases can result in seeming exceptions to the rule. For example: An individual maintained a field, worked it for three years, and ate its fruit. That person could claim that that work constituted proof of ownership of the field. In order to establish a Chazakah (presumption of ownership), a person must bring eidim who testify that he maintained the field.

However, he is not required to bring one pair of eidim who saw him in the field over the course of three years. Instead, he is permitted to bring three pairs of eidim (each pair testifying about a different year). All the testimonies together constitute evidence of a Chazakah. In this case with multiple pairs of eidim, there is no problem if one brother testifies as part of one pair and another brother testifies as part of a different pair; this is not deemed to be two brothers' providing one testimony.

שׁני אַחִים פָּסוּלִים לָהַעִיד עֲדוּת יַחַד, כִּי הַתּוֹרָה קוֹבַעַת שַׁקּרוֹבִים אֵינַם יָכוֹלִים לְהָצְטַרֵף לְהִיוֹת עֲדִים. עם זֹאת, יַכוֹל לָהִיוַצֵר גַּם הַמַּצַב הַבַּא: אַדַם שֶׁהֶחָזִיק בִּשַּׂדֵה, עַבַד אוֹתוֹ שַׁלוֹשׁ שַׁנִים וָאַכַל מִפֵּּירוֹתַיו, יַכוֹל לְטָעוֹן שֵׁהַדַּבַר מִהַוָּה שָׁלוֹשׁ שַׁנִים וָאַכַל הוכחה שהשדה בבעלוּתוֹ. כדי להוכיח שׁיַשׁ לוֹ חזקה הוּא צָרִיךְ לְהָבִיא עֵדִים שֵׁהוּא אָכֵן הֵחְזִיק בַּשָּׁדֵה.

> אוֹתוֹ אָדָם לֹא חַיָּב לְהַבִּיא דַוּקָא זוּג עֵדִים אַחַד שָׁרָאוּ אוֹתוֹ בַּשַּׂדֶה בִּמֵשֶׁךְ כַּל שָׁלוֹשׁ הַשָּׁנִים, אֱלָּא אֱפִּשָּׁר גַּם לְּהָבִיא שָׁלוֹשָׁה - זוּגוֹת עַדִים, כַּל זוּג עַל שָׁנָה אֱחֶרֶת כָּשַׁנָקַבֵּל אָת כַּל הַעֲדוּיוֹת נָדַע שָׁהוּא הַחְזִיק שַׁלוֹשׁ שַׁנִים וַיָשׁ לוֹ חֲזַקָה. בָּאוֹפֵן כַּזֵה אֵין כל בעיה אם באחד הזוּגוֹת מעיד אָח אָחַד, וּבָזוּג אַחֵר מֵעִיד אַח שָׁנִי, מִפָּנֵי שָׁאֵין הַדַּבַר נֵחשָׁב שֵׁשָׁנֵי אַחִים מְעִידִים עֲדוּת אַחַת.



## DAF 58: RABBI BENA'AH AND MA'ARAT HAMACHPELAH

## דף נ״ח: רבי בנאה ומערת המכפלה



Rabbi Bena'ah was accustomed to marking burial places in Eretz Yisrael. This was important since standing on a burial site renders one tamei (impure). In the era when Jews dealt with sanctified foodstuffs, e.g., terumah (portion of produce given to kohanim), it was customary to mark burial sites with limestone so that the terumah would not accidentally become impure from contact with the site. The Talmud teaches that Rabbi Bena'ah once wanted to enter Ma'arat HaMachpelah (Cave of the Patriarchs) to check the area of the burial sites inside and to mark the locations of the graves. When he was about to enter the cave, he encountered Eliezer, Avraham Avinu's servant at

the entrance. He said to Eliezer: "Please, go to Avraham Avinu and tell him Bena'ah requests permission to enter".

According to the story, Avraham Avinu invited Rabbi Bena'ah to enter. Rabbi Bena'ah measured the area of the cave and exited. It is interesting to note that on Sunday, the 9th of Cheshvan, over 840 years ago, the Rambam was privileged to pray at Ma'arat HaMachpelah. During the time he spent in Eretz Yisrael, and from then on, the Rambam set for himself the 9th of Cheshvan as a Yom Tov, a personal holiday.



ַרַבִּי בָּנַאַה הַיַּה נוֹהֵג לְצַיֵּן מָקוֹמוֹת קָבוּרָה בָּאֶרֵץ יִשְׂרָאֵל, זֹאת מִפָּנֵי שֶׁהַעוֹמֵד מֵעַל מִקוֹם וּבתהוּפוֹת נטמא, קבוּרה שַׁבַּהֵן הַיוּ עוֹסְקִים בְּטָהֵרוֹת, לְמַשַּׁל תִּרוּמַה, **נַהַגוּ לְצֵיֵן אֵת** מקום הקברים בסיד כדי שַלא יַטָּמאו בַּטַעות מִמְקוֹם **הַקבּורָה.** הַתַּלְמוּד מְסַפֶּר שׁפּעם אחת רצה רבּי בּנאה לְהִיכָּנֵס לְמִעָרֵת הַמַּכְפֵּלָה כָּדֵי לִבָּדּוֹק אֶת שֶׁטַח מִקוֹמוֹת הַקּבוּרָה וּלְצַיֵּן מִלְּמַעלָה הֵיכָן

ָ**הַקְבָּרִים**. כְּשֶׁרָצָה לְהִיכָּנֵס לְתוֹךְ הַמְּעָרָה שֶׁבָּהּ קְבוּרִים הָאָבוֹת, הוּא פַּגשׁ בַּפֶּתַח אֶת אֱלִיעָזֵר עָבֶד אַבְרָהַם, ואַמַר לוֹ: ״בִּבַקּשָׁה, לֵךְ ַלְאַבְרָהַם אַבִינוּ וָאֱמוֹר לוֹ שֵׁבְּנַאַה מִבַקֵּשׁ רְשׁוּת לְהִיכָּנָס״.

הַמְשֶׁךְ הַסִּיפּוּר הוּא שֶׁאַבָּרָהַם אַבִּינוּ הָסְכִּים שֶׁיָּכַּנָס, וָאַכָן **רַבִּי בִּנָאַה** נכנס, מדד את שטח המערה ויצא. מענין לדעת, כּי בּיוֹם ראשׁוֹן, ט׳ בָּחוֹדֵשׁ חֵשָׁוַן, לִפְנֵי לְמַעְלָה מֵ-840 שָׁנִים, זַכָה הַרַמְבַּ״ם לָהָתָפַּלֵּל בָּמעָרָת הַמַּכְפֵּלָה, בִּזְמַן שַׁשַּׁהַה בִּאָרֵץ יִשִּׂרָאֵל, וּמִנִּי-אַז הוּא קַבַע לְעַצְמוֹ אֶת ט׳ בְּחֵשָׁוַן לִיוֹם טוֹב.

### **Daf 59: THE DRAINPIPE THAT FLOWS INTO** THE NEIGHBOR'S YARD

Sometimes, segments of a building that belong to a particular individual might disturb neighbors. If a neighbor complains about a disturbance from another's property, it is necessary to clarify if that building owner has a right to leave the segment of the structure as is. This daf deals with the case of a drainpipe that streams water into the neighbor's yard.

If a person installs such a drainpipe and a neighbor immediately lodges a protest, then the building owner may be obligated to remove the offending drainpipe. However, what would the ruling be if that drainpipe had existed for a long period of time? (Some Rishonim stipulate a "long time" means three years.) If the drainpipe had been present for some time, it stands to reason that the neighbors agreed to its existence. Then, the neighbors in that situation cannot compel the removal of the drainpipe.

The Talmud also teaches us that there are particular types of drainpipes that neighbors may demand be redirected in order to be less of a bother to them. (Incidentally, concerning the origin of the name "marzev" (drainpipe): It is a compound of the words "mar," meaning drop, and "zav," meaning flow. The word marzev means flowing drops (Rashbam).

## דף נ״ט: המרוב שוורם 🍑 לחצר של השכנים



ָלְפָעָמִים חֱלָקִים בִּמִבְנֵה הַשַּׁיָּךְ לְאָדָם מְסוּיָם עֵלוּלִים לְהַפְּרִיעַ לְשָׁכֵנָיו. אָם הַשָּׁכֵנִים מְתָלוֹנָנִים עַל כַּךְ צַרִיךְ לְבַרֵר אָם יֵשׁ לְאוֹתוֹ אַדָם זְכוּת לָהוֹתִיר אֶת הַמִּבְנֵה כִּמוֹת שֶׁהוּא. **בִּדַף זֵה הַתַּלְמוּד עוֹסֵק בִּמַרְזֵב** שיוצאים ממנו מים לתוך חצר של השכנים.



אם אדם קובע מרזב כזה ותכף ומיד מגיעים הַשָּׁכֵנִים וָטוֹעַנִים שֶׁהוּא מַפְּרִיעַ לָהֶם, הֵם צוֹדָקִים וְחוֹבָה לָהַסִּירוֹ. אֲבַל מֵה הַדִּין אָם אוֹתוֹ מַרְזֵב כָּבַר קַיַם תִּקוּפָה אֱרוּכָּה (לְדַעַת חֱלֵק מַהַרָאשׁוֹנִים שָׁלוֹשׁ שָׁנִים)? וּבְּכֵן, בְּמִקְרֵה כָּזֵה סָבִיר לְהַנִּיחַ שֵׁהַשָּׁכֵנִים הָסְכִּימוּ לִקִיוּמוֹ שֵׁל הַמַּרְזֵב וְהֶם כָּבָר אֵינָם יְכוֹלִים לְבַקֵּשׁ לְהַסִירוֹ.



עם זֹאת, לוֹמְדִים בַּתַּלְמוּד שַׁיֵשׁ סוּגֵי מַרְזָבִים שַׁהַשָּׁכֵנִים יָכוֹלִים לִדָרוֹשׁ שֵׁיַעֲבִירוּ אוֹתַם לְצַד אָחֶר, בָּאוֹפֵן שֶׁהוּא פַּחוֹת יַפָּרִיעַ לָהֶם.אַגַּב, מִקּוֹר הַשָּׁם ״מַרְזֵב״ - מִילָּה זוֹ מוּרְכֶּבֶת משתי מילים: ״מר״, שמשמעה טיפה, ״זב״, שמשמעה ַנוֹזֵל. מֵעַתַּה ״מַרְזֵב״ מַשָּׁמַעוֹ: מַזִּיל טִיפּוֹת (רַשְׁבַּ״ם).



## Daf 60: IN COMMEMORATION OF THE DESTRUCTION

# דַף ס׳: זֵכֶר לַחוּרְבְּן

On this daf we learn a number of enactments by Chazal made in commemoration of the destruction of the Beit HaMikdash. For example, when one builds a new house, an area of 1 amah by 1 amah is left without whitewash. The unfinished portion is typically opposite the entrance of the house; some choose to leave the space above the entrance unpainted.

Additionally, under the chuppah at weddings, grooms place ashes on the spot where the head tefillin rests. This way, even in times of happiness, we remember the destruction of Jerusalem and the Beit HaMikdash. On this daf, we also learn about additional rulings made in "commemoration of the destruction" concerning feasts and the wearing of jewelry. Chazal said: "Everyone who mourns over

Jerusalem is guaranteed the privilege of seeing the city's joy in the future". On this topic, the navi Yeshayahu said: "Revel with Jerusalem, all her lovers delight with her, rejoice greatly with her all who mourn over her".



בדף זה לומדים על מספר תקנות שהורו חז״ל לעשׂות **זכר לחורבו בית המקדש**. לְמַשַׁל, בָּעֶת שַמְּסַיִּדִים בַּיָת חֲדַשׁ יָשׁ לָהוֹתִיר שֶׁטַח שֵׁל אַמַּה עַל אַמַּה (כָּ-60 ס״מ עַל 60 ס״מ) בָּלְתִּי מְסוּיַד, זֶכֶר לַחוּרָבַּן. אֶת הַמַּקוֹם הַבִּּלְתִּי מְסוּיַד מותירים מול הכניסה לבית, ויש נוהגים ַלַהַשָּׁאִיר מַקוֹם זֵה **מֵעַל הַפֶּתַח**.

בעת החופה מניחים החתנים על רֹאשׁם אפר. את האפר נוֹתנים בּמקוֹם בּוֹ מַנִּיחִים תַּפִילִּין שֵׁל רֹאשׁ. כַּךְ גַּם בְּעֶת הַשָּׁמְחָה זוֹכְרִים אֱת יִרוּשָׁלַיִם וּבֵית הַמָּקְדַשׁ שַׁנַּחָרָבוּ. בִּדַף זֶה לוֹמִדִים גַּם עַל תַּקַנוֹת נוֹסַפוֹת ״זֶכֶר לַחוּרְבַּן״ הַקְּשׁוּרוֹת לסעודה וענידת תכשיטים. אמרו חז"ל: כַל מִי שֵׁמְתַאַבֶּל עַל יִרוּשַׁלַיִם, מוּבְטַח

לוֹ שֵׁיַזְכָּה וַיִּרְאָה בָּשִּׁמְחַתָּהּ לְעַתִּיד לַבוֹא, וְעַלֵּיו אַמַר הנביא ישעיהו "שמחו את ירושלם וגילו בה כל אהביה שִישׂוּ אָתַּהּ מַשׂוֹשׁ כַּל הַמְּתָאַבְּלִים עַלֵיהַ״.

### **D'VAR TORAH: PARASHAT EIKEV**



דָבַר תּוֹרָה: פַּרָשַׁת עֵקב

The Gemara in Masechet Berakhot questions the pasuk in Parashat Eikev: "What does Hashem your God ask of you but to revere God..." Given that reverence of Heaven is very difficult to place upon oneself and to achieve, how then does the Torah downplay it and refer to it as though it is easy to achieve: "How much does Hashem ask of you?" Regarding this question, Rabbi Baruch of Mezhibozh offers a homiletic explanation. With regard to a person who reveres Heaven, God is reckoned halakhically as a "borrower" among the four types of guardians. It is known that a borrower is obligated to guard against any damage to the items they have borrowed, even from unforeseen accidents, which are not their fault. Thus, for one who walks in God's path and reveres God — God is obliged to guard them well from all harm, injury, and illness.

הַגִּמַרָא בִּמַסֵּכֶת בִּרָכוֹת שׁוֹאֱלֵת עַל הַפַּסוּק בִּפַרַשָּׁת עֶקֶב: ימָה ה׳ אֱלֹקֵיךְ שֹׁאֵל מֵעְמַךְ כִּי אָם לְיִרְאַה אֶת ה׳...״ - ״מָה ה׳ אֱלֹקֵיךְ שֹׁאֵל מֵעְמַךְ כִּי אָם שֶׁהֱלֹא יָרָאַת שָׁמַיִם הָיא דַּבַּר קַשֶּׁה מָאוֹד לִישּׁוּם וּלְהַשַּׁגַה, אַז כֵּיצַד הַתּוֹרָה מִקְלָּה רֹאשׁ וְאוֹמֵרֶת כָּאִלּוּ מִדְבַּר בִּדָבָר ּשֶׁקַּל לְהַשָּׂיגוֹ: ״מָה ה׳ שׁוֹאֵל מֵעַמָּךְ״? עַל כַּךְ מַסְבִּיר רַבִּי - בַּרוּךְ מִמְּז׳יּבוֹז׳ כִּי הַכַּוָּנָה עַל דֵּרֵךְ הַדְּרָשׁ הִיא לוֹמַר שָׁאַדַם שֵׁיֵשׁ בּוֹ יִרְאַת שָׁמַיִם, הקב״ה נֶחֱשָׁב עֲבוּרוֹ כָּדִין ״שׁוֹאֵל״ שֶׁבָּאַרְבַּעַת הַשּׁוֹמְרִים. שֶׁהַלֹא יָדוּעַ שֶׁשּׁוֹאֵל חַיָּב לִשָּׁמֹר עַל מַה שֵּשָּׁאַל מִכָּל נֵזֶק וַאַפָּלּוּ מֵאֹנֵס שַׁמַגִּיעַ שֵׁלֹא בָּאַשָּׁמַתוֹ וְכַךְ, מִי שָׁהוֹלֵךְ בִּדֶרֵךְ ה׳ וַיַּרָא מְמֵנוּ - מִתְחַיֵּב ָהַקב״ה לִשְׁמֹר עַלַיו הֵיטֵב מְכָּל נֵזֶק, פֵּגַע וּמַחֵלָה.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N

GAL NAOR: CHAIR, DAF YOMI FOR US YAEL SCHULMAN: DIR., DAF YOMI FOR US www.talmudisraeli.org • yael@talmudisraeli.co.il TEL. 914/413-3128