





ֶסֶבֶר נְשִׁים וֹ מֵפֶבֶת יָבְמוֹת ס״ט־ע״ה וֹ שַׁבָּת בְּּרֶשַׁת בִּחֻקֹּתֵי (בִּיִשְׂרָאֵל)/ בְּרָשַׁת בִּהַר (בְּחו״ל) וֹ י״ד־כ׳ אָיַיר תשפ״ב (1115 מֵאי 2022) Seder Nashim | Masechet Yevamot 69-75 | Shabbat Parashat Bechukotai (Israel)/ Parashat Behar (Chu"l) | 14-20 Iyaar (May 15-21)

### **Daf 69: THE KOHEN GADOL**

דף ס"ט: כהן גדול



The kohen gadol (high priest) is the kohen appointed to oversee all the kohanim. He dresses in the garments of the kohen gadol and is assigned a series of services in the Beit HaMikdash that may only be performed by him. Certain special dinim (precepts, laws) apply to the kohen gadol alone, and not to any other kohanim. For instance, kohanim are permitted to marry a widow, but a kohen gadol is prohibited from marrying a widow.

Over the course of the existence of the First Beit HaMikdash there were only 18 kohanim gedolim, one of whom was Hilkiyahu, father of Yirmiyahu the kohen. Once, King Uziyahu donned the garments of the kohen gadol in the First Beit HaMikdash, even though he was not a kohen. When the kohanim saw him, they gathered the courage to prevent the king from serving in the Beit HaMikdash. The king was immediately punished with tzara'at (skin affliction) that appeared all over his body and he was removed from the throne.

הכהן הגדול הוא כהן שמתמנה להיות ראש לכל הַבּהַנִים. מַלְבִּישִׁים אוֹתוֹ בְּגְדֵי כְהַנַּה גְדוֹלָה וְיֵשׁ עַבוֹדוֹת בָּבֵית הַמִּקְדֵּשׁ שַׁרֵק הוּא יַכוֹל לַעַשוֹת וַלֹא **בֹהַנִים אַחֶרִים**. לַכּהֶן הַגַּדוֹל יֵשׁ דִּינִים מִיְחַדִים, שֵׁאֵין לְבֹהַנִים אֲחֵרִים, לְמַשָּׁל, לְבֹהַנִים מְתַּר לְהִתְחַתֵּן עִם אַלְמַנַה, אַךְ לְכֹהֶן גַּדוֹל אַסוּר לְהָתְחַתּן עם אַלְמַנַה.

> בָּתִקוּפַת בֵּית הַמִּקְדַּשׁ הָרָאשׁוֹן הָיוּ שָׁמוֹנַה עַשַּׁר כֹּהַנִים גִּדוֹלִים בִּלְבַד. אַחַד מֶהֶם הַיַה חָלָקְיַהוּ וְהוּא הַיַה אַבִיו שֵל יִרְמִיָהוּ הַכּהָן. פַּעַם אַחַת, בָּבֵית הַמִּקְדַּשׁ הָרָאשׁוֹן, לָבַשׁ עִזְיַּהוּ הַמֶּלֶךְ אֶת בִּגְדֵי הַכֹּהֵן הַנָּדוֹל, אֲפִילּוּ שַהוּא לא הַיַה בהַן. משַראוּ בַּך הַבּהַנִים הֶם אָזִרוּ אֹמֵץ וּמָנִעוּ מִן הַמֶּלֶךְ לַעֲבֹד בְּבֵית הַמִּקְדָּשׁ, וּמִיָּד נָעַנַשׁ הַמֵּלֶךְ וּבַאַה צַרַעַת עַל כַּל גּוּפּוֹ וָהוֹרִידוּ אוֹתוֹ מִמַּלְכוּתוֹ.

בַּמֵשֵׁךְ אַרַבַּע מָאוֹת וָעֲשִׂרִים הַשַּנִים שָׁהַיַה בֵּית הַמִּקְדַשׁ השני קיים, היו יותר משלש מאות בהנים גדולים, מביון שַׁהַיוּ בֹהַנִים שַׁלֹא נַהָגוּ בַּשוּרַה וָהָם מֵתוּ שַׁנַה אַחַרִי שַׁנַה.

During the 420 years the Second Beit HaMikdash stood, there were more than 300 kohanim gedolim, because the officeholders did not behave properly and deservedly died in their first year of service.

# Daf 70: "GZEIRAH SHAVAH" (SIMILAR CASES, SIMILAR RULINGS)



One of the hermeneutical principles through which is it possible to learn halachah, mitzvot, and issurim (prohibitions) in the Torah is "gzeirah shavah" (identical decrees by inference). Gzeirah shavah was employed by Chazal to learn halachot from Torah verses. On this daf, in the name of Rabbi Eliezer, the Gemara questions: From which Torah source do we learn that a kohen who has not undergone a brit (circumcision) is not entitled to eat terumah (priestly gifts)? The Torah verses dealing with Korban Pesach (Paschal sacrifice) use the terms: "toshav v'sachir" (sojourner/transient and hired servant), and the verses dealing with the consumption of terumah also use the terms "toshav v'sachir." From the usage of identical terms, the Torah teaches us that just as an uncircumcised man is not permitted to eat Korban Pesach, so too he is not permitted to eat terumah.

אַחַת מון הַדַּרַבִּים לִלְמד הַלַבוֹת, מִצְווֹת וְאָסוּרִים בתורה, היא "גזרה שוה", שחז"ל למדו אתה הלכות מָן הַפָּסוּקִים. בִּדַף זֶה אוֹמֶרֵת הַגִּמַרָא, בִּשֶׁם הַתַּנָּא רַבִּי אליעזר, מנין יודעים שכהן שלא עשו לו ברית אינו רַשַּׂאי לֵאֱכֹל תִּרוּמַה? כִּי בַּפָּסוּקִים הַעוֹסְקִים בַּקַרבַּן פַּסָח נַאָמַר "תּוֹשָׁב וִשַּׂבִיר", וְגַם בַּפָּסוּקִים הַעוֹסְקִים בַּאֲכִילַת תִּרוּמַה נֵאֱמֵר **"תּוֹשָׁב וִשָּׂכִיר**". בְּכַךְ לִמְּדָה אוֹתַנוּ הַתּוֹרַה, כִּי כְּפִי שֶׁעָרֵל, שַׁלֹּא עַשַּה בָּרִית מִילַה, אֵינוֹ רשאי לאַכל קרבּן פַּסַח, כַּךּ גַּם אֵינוֹ רַשַּׂאי לֵאֵכל תִּרוּמַה.

## Daf 71: WHAT DO WE LEARN FROM A DUPLICATE WORD?

🚺 דף ע״א: מה לומרים מהמלה הכפולה?

On this daf, we learn about a machloket tannaim (tannaitic dispute) regarding whether it is possible to learn a drasha (interpretation, halachic guidance) from the verse (Vayikra 22:4): "Ish ish (any man) of Aharon's offspring who has an eruption of tzara'at (skin affliction), or has had a discharge, shall not eat of the holy sacrifices until he cleanses himself." This verse teaches that a kohen who contracts tzara'at may not eat sacrificial meat.

Why does the verse say "ish ish" (man, man)? Would it not have been insufficient to write "ish" once? Rabbi Akiva posited that the repetition of the word "ish" teaches us that aside from the case that is explicitly

written in the verse, there is another type of kohen who is prohibited from eating korbanot, e.g., a kohen who has not undergone brit milah.

However, Rabbi Eliezer disagrees and contends that one should not interpret anything further from the verse because "Torah speaks in the language of human beings." The verse states "ish ish" not so that an interpretation may be derived from it, but because it was common

parlance for people to say "ish ish" = to include every man (kohen).

בַּדַף זָה לוֹמִדִים עַל מַחֲלֹקֶת תַּנַּאִים הַאָם אָפְשַׁר לִלְמֹד דְּרָשָׁה מֶהַפַּסוּק (וַיִּקְרָא) "אִישׁ אִישׁ מְזֵּרַע אַהַרֹן וְהוּא צַרוּעַ אוֹ זַב - בַּקַדַשִׁים לא יאכַל". הַפַּסוּק מִלַמֵּד שֶׁכֹּהָן שַׁלָּקָה בָצָרַעַת, לֹא יֹאכַל קָרְבָּנוֹת.

מַדוּעַ הַפַּסוּק אוֹמֵר: "אִישׁ אִישׁ". הַאָם אֵין מַסְפִּיק לְכַתֹּב "אִישׁ" פַּעַם אֵחַת? רַבִּי עַקִיבָא הֵבִין, שֵׁבְּכָךְ הַתּוֹרָה בָּאָה" לַלַמֵּד אוֹתַנוּ, שָׁחוּץ מֶהַמְּקָרֶה שָׁכַּתוּב בַּבַּסוּק בִּמִפֹּרָשׁ, יֵשׁ עוֹד אִישׁ כֹּהֵן שֵׁאָסוּר לוֹ לֵאֱכֹל קָרְבָּנוֹת, וְהוּא: כֹּהֵן עָרֵל שלא עשה ברית מילה.





## **▶** Daf 72: WHY DID THEY REFRAIN FROM PERFORMING **CIRCUMCISION IN THE WILDERNESS?**

After B'nei Yisrael left the land of Egypt, they wandered in the desert for 40 years. Throughout that lengthy period, B'nei Yisrael did not circumcise their children. As such, all the baby boys born in the wilderness were areilim (uncircumcised). Why did B'nei Yisrael refrain from performing brit milah while in the wilderness?

One reason — Because traveling on the road physically weakens a person. If an infant is weak, it is not possible for a brit milah to be performed on him because that would be dangerous. Since B'nei Yisrael sojourned continuously in the Sinai Desert, they were unable to circumcise their infant sons due to their obligation to prioritize pikuach nefesh (saving a life).

Another reason - Because following a brit milah it was necessary to have the

breeze of a northern wind, considered beneficial for the newly circumcised infant. It was traditionally thought that such winds help heal bloody wounds. A northern wind is a calm and pleasant wind, which is neither too hot nor too cold. When B'nei Yisrael were in the wilderness, the northern wind never blew for them. Therefore. it was too dangerous to perform a brit milah.



# דף ע"ב: מדוע

אַחֲרֵי שֶׁבְּנֵי יִשְׂרָאֵל יָצְאוּ מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם, הֵם נַדְדוּ בִּמִדְבַּר סִינַי בִּמֵשֶׁךְ אַרְבָּעִים שָׁנָה. בִּכָל הַתִּקוּפָה הַאַרַכַּה הַזּוֹ, לֹא מַלוּ בָנֵי יִשְׁרַאֵל אֶת יַלְדֵיהֶם, וְכַל הַתְּנוֹקוֹת שַׁנוֹלְדוּ בַּמִּדְבַּר הַיוּ עֲרֵלִים. מַדּוּעַ לֹא עֲשוּ בַּרִית מִילַה בַּמִּדבַּר?

סַבָּה אַחַת – מִפְּנֵי שֵׁכִּשֵׁאַדַם הוֹלֶךְ בַּדְּרַכִים הוּא נְהִיַה חַלֵּשׁ. אָם הַתַּנּוֹק חַלֵּשׁ, אִי אָפְשַׁר לַעֲשׁוֹת לוֹ בִרִית מִילַה, פי זה מספן. מאחר שבני ישראל הלכוּ במדבר סיני, הם לֹא הַיוּ יָבוֹלִים לַמוּל אֶת הַתִּנוֹקוֹת שֻׁלַהֶם, מִפְּנֵי פָקּוּחַ נֵפֵשׁ.

> סבה נוֹספת היא - מפני שאחרי בָרִית מִילַה צַרִיך שֶׁתִּנַשֵּׂב רוּחַ צְפוֹנִית שֵׁעוֹשֵה טוֹב לַנְּמוֹל. רוּחַ אָפוֹנִית הִיא רוּחַ נוֹחַה וּנִעִימַה, לא חַמַּה מִדַּי וָלֹא קַרַה מִדַּי. בַּמִּדְבָּר, יִשְׂרָאֵל הַיוּ לֹא נַשָּׁבַה רוּחַ צְפּוֹנִית, וִלַכֶן מַסְבַּן הַיַה לַעֲשׂוֹת בִּרִית מִילַה.



## Daf 73: MITZVAH OF THE FIRST FRUITS

## דף ע"ג: מצות בכורים 🍑

An individual who possesses a grove or agricultural field in which one of the Shiv'at ha'minim (seven types of fruits and grains named in Sefer Devarim 8:8 as the main produce of Eretz Yisrael) is grown is obligated to bring their annual first fruits to the kohanim in the Beit HaMikdash. The term "Bikkurim," or first fruits, comes from the word bechor (firstborn).

When a person walks through their grove and notices a fruit beginning to blossom, that person must take a string, tie it to the fruit, and declare: "This [fruit] is designated as Bikkurim." Once the fruit becomes ripe and ready to eat, it is harvested, placed in a utensil, taken to Jerusalem, and given to the kohanim.

In Sefer HaChinukh (an explication of the 613 mitzvot, written anonymously in 13th-century Spain) it states that the mitzvah of Bikkurim is an educational mitzvah, commanded so that a person would not think exceptional fruits and vegetables grew solely due to that person's hard work in the grove. According to the Torah, the first fruits should be brought to the Beit HaMikdash and presented to the kohen so that people will remember that everything good comes from the HaShem and that it is thanks to God that a person is granted blessing and abundance.

אדם שיש לו פרדס או שדה, בו הוא מגדל אחד משבעת הַמִּינִים, עַלַיו לְהַבִּיא לְבֵית הַמִּקְדֵּשׁ בְּכַל שַׁנַה אֶת הַפֵּרוֹת

> הַראשונים שגדלו בשדהו בשנה זוֹ. בבית המקדש הוא נותן אֶת הַפֵּרוֹת לַכּהַנִים. "בִּכּוּרִים" מַלְשׁוֹן בָּכוֹר. אֵלֶה הַפֵּרוֹת הַרָאשׁוֹנִים, הַבְּכוֹרִים.

> הוֹלֶךְ אַדָם בִּפַּרְדֵּסוֹ, וִהְנֵּהוּ מַבְחִין שַׁבֵּין עַלֵּי הַעֵץ מַתִּחִיל לְבַצְבֵּץ פַּרִי. נוֹטֵל חוּט, קוֹשַׁר עַל הַפָּרִי וָאוֹמַר: "זָה יָהָיֶה בְּכּוּרִים". בָּשֶׁהַפָּרִי גַדַל וִהַיַה רַאוּי לַאַכִּילַה, קַטְפוּ אוֹתוֹ, הָנִּיחוּהוּ בְּכְלִי וְהָעֵלוּ אותו לירושלים לבהנים.

> בָּסֶפֶר "הַחָנוּךְ" כּוֹתֶב, כִּי הַמְּצְוַה הַזּוֹ מִחַנֵּכָת אֶת הַאַדַם, כָדֵי שַׁלֹא

יָחֲשֹׁב שֶׁבָּזְכוּת עֲבוֹדַתוֹ הַטּוֹבַה בַּפַּרְדֵּס גַּדְלוּ לוֹ פֵּרוֹת מִשְׁבַּחִים, אמרה התורה: את הפרות הראשונים תעלה לבית המקדש וְתָתֵּן לַכֹּהָן. כַּךְ תִזְכֹּר שָׁכַּל הַטּוֹבַה שָׁבַּאָה עַלֵּיךְ הִיא מִהַקַבַּ"ה וּבְזָבוּת זָה תִּזְכֵּה לְבְרַכַה וּלְשֵׁפַע.



## **Daf 74: ANIMAL TITHE**

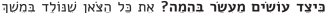




Each year, a person who owns a flock of sheep or cattle is required to give a tenth of the animals born in that year to the kohen.

How is ma'aser behaymah (animal tithe) implemented? All the sheep born during a given year are put in a pen with a narrow opening through which just one animal can pass. Then, they would open the door and let the sheep walk out one by one. The owner stands and counts- one, two, three ... as the tenth animal passes, the owner marks it with a red marking because the tenth is consecrated as "ma'aser la'mikdash." Likewise, every tenth animal in the herd is marked in red. After the entire herd has passed through the opening, the owner takes all the animals designated as tithes and offers them as a korban (sacrifice).

אַדַם שַׁיֵּשׁ לוֹ עֶדֵר צֹאן אוֹ בַקַר, צַרִיךְ בְּכַל שַׁנַה לַתַת לַכּהֶן עֲשִׂירִית מֶהַצֹּאן שֵׁנּוֹלַד בָּאוֹתַהּ שַׁנַה.



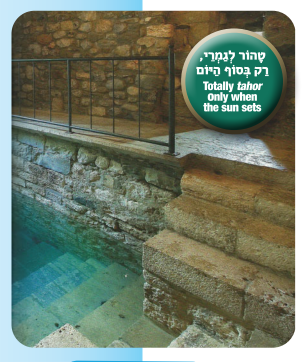


הַשַּׂנַה, מַבְנִיסִים לִדִיר שֵׁיֵּשׁ בּוֹ פֵּתַח צַר, דַּרְכּוֹ יִכוֹלָה לַעֲבֹר בָּהָמַה אַחַת בִּלְבַד. פּוֹתִחִים אֵת הַדֵּלֵת וּמִנִיחִים ָלַצֹּאן לַצֵאת אֶחַד אֶחַד, וַהַבְּעַלִים שתים, ,אחת, בָּשֶׁמַגִּיעַ הַעֲשִׂירִי הוּא מְסַמֵּן אוֹתוֹ בִּצֵבַע אָדם, וְהָעֵשִׂירִי ָמְקְדָּשׁ לְ"מַעִשֵּׁר בָּהֵמַה". בַּךְ בַּל עֲשִׂירִי, מִסְמַן בָּאַדֹם. אַחַרֵי שַׁכַּל הַבִּהֵמוֹת עוֹבְרוֹת דֶּרֶךְ הַפֶּתַח, הַבְּעָלִים לוֹקֵחַ אַת כַּל הַעֲשִירִיוֹת וּמַקּרִיב אוֹתָן כִּקַרְבָּן.



A person who encounters a human corpse, or a dead sheretz (creeping creature), becomes tameh (ritually impure). There are times a person becomes tameh on their own, for example, a person who contracts tza'ra'at (skin affliction). Someone who is tameh is prohibited from eating sacred food, e.g., terumah (priestly gifts) or korbanot (meat from sacrifices).

Every tameh person must immerse in a halachically fit mikveh (ritual bath), as required by law, and is then cleansed from ritual impurity. The tameh person who immerses is not completely pure right away. Rather, they achieve full purity only at the end of the day when the sun sets. Accordingly, a tameh person who is immersed is called a "t'vul yom," i.e., the individual immersed, but is waiting for the day to pass, and then that person will become totally tahor (ritually pure).



אָדָם שֶׁנְגַע בְּמֵת, אוֹ בְשֶׁרֶץ,
נְּהְיָה שָׁמֵא. גַּם מִי שֶׁנְּגַע
בְּאָדָם שָׁמֵא יָכוֹל לִהְיוֹת
שָׁמֵא. לִפְּעָמִים הָאָדָם נִהְיָה
שָׁמֵא מֵעַצְמוֹ, לְמָשָׁל, מִי שֶׁלֶּקָה
בְצַרַעַת, נִהְיָה שָׁמֵא. לְאָדָם
שָׁמֵא אָסוּר לֶאֶכֹל דְּבָרִים
קְדוֹשִׁים, בְּגוֹן, תְּרוּמָה
וְקַרְבָּנוֹת.

פָּל טָמֵא צָרִיךְּ לִטְבּׂל בְּמְקְוֵה טְהֶרָה פַּדִּין וְכָךְּ הוּא נִטְהָר מָטְמְאָתוֹ. בְּשֶׁטוֹבֵל הַטְּמֵא אֵינֶבּוּ טָהוֹר לְגַמְרֵי מִיָּד, אֶלָּא רַק בְּסוֹף הַיּוֹם, בְּשֶׁהַחַמְּה שׁוֹקַעַת. לָכֵן, טָמֵא שֶׁשְּבַל נִקְרָא "שְבוּל יוֹם" – הוּא טָבַל, אַךְּ הוּא מַמְתִּין שֶׁיַּצְבֹר הַיּוֹם, וְאֵז יִהְיָה שָהוֹר לָגַמְרֵי.

# D'VAR TORAH: PARASHAT BECHUKOTAL



אֶת בַּנָּנַת הַפָּסוּק הָרְאשׁוֹן בְּפָּרֶשָׁתֵנוּ- "אָם בְּחֻקָּתִי תִּלְכוּ" מִסְבִּיר רָשִׁ"י- "שֶׁתִּהִיוּ צַמֵלִים בַּתוֹרָה". חָזָ"ל כָּל כָּךְ הִדְּגִישׁוּ אֶת חֲשִׁיבוּת הָעָמָל עַד בִּי קָבְעוּ- "אָם יֹאמֵר לְךָּ אָדָם לֹא

דבר תורה: פרשת בחקתי

ָיגַעְתִּי וּמָצָאתִי אַל תַּאֲמִין. יָגַעְתִּי וּמָצָאתִי– תַּאֲמִין". רֶמֶז נִפְּלָא לְכָךְ לָמַד

הַמָּהַרְשָׁ"א מֵהַפֶּסוּק בִּתְהִלִּים אוֹתוֹ אָנוּ of מַּזְבִּירְשׁ"א מֵהַפֶּסוּק בִּתְהִלִּים אוֹתוֹ אָנוּ ns מַזְבִּירְים בְּהַלֵּל "הֶאֱמַנְתִּי בִּי אֲדַבֵּר אֲנִי ns עָנִיתִי מְאֹד, אֲנִי אָמַרְתִּי בְּחָבְּזִי- בָּל הָאָדָם — פֹזֵב". מְבָאֵר הַמָּהַרְשָׁ"א- "הָאֱמַנְתִּי"- מִּנְּתִי "חָבָּי אֲדַבֵּר"- לְמִי שִׁיִּדַבֵּר וְיַגִּיִד-"אֲנִי nd עָמַלְתִּי וְיָנֵעְתִּי וְלָבֵן מְצָאתִי. ey אֲבָל "אֲנִי אָמַרְתִּי בְּחָבְּזִי"- אִם יֹאמַר לְדָּ (ar) שֶׁהוּא הִשִּׁיג הַכּּל בְּקַלוּת וּבְחַבְּזוֹן, הֲרֵי שֶׁ"בָּל nd שָׁמִין לְבָּךְ, דְּבְיִי בָּזָב הָם.

What is the meaning of the first verse in *Parashat Bechukotai* — "Eem bechukotai taylechu" (If you follow my laws)? Rashi explains: "that you will toil in the study of Torah." [In *Masechet Megillah*, Daf 6b] *Chazal* emphasized the importance of investing labor so much so that they stipulated: "If a person says to you I did not labor and yet I found success, do not believe. If a person says I labored and found success — believe."

Maharsha (Shmuel Eliezer HaLevi Eidels, Talmudist, Poland 1555–1631) found a Biblical allusion to this teaching from a verse in *Tehillim* (Psalms) recited as part of Hallel: "I trust [in God] I spoke out of great suffering and said in haste that all humans are deceitful." (*Tehillim* 116:10). The Maharsha explains: "*He'emanti*" (I believed) — believe; "*Ki adaber*" (because I will speak) — to whoever speaks and says, "*Ani aneeti me'od*" (I suffered greatly) — I labored to the point of fatigue and, therefore, I found success. However, "*Ani amarti be'cheftzi*" (I hastily said) — if a person tells you they achieved everything easily and speedily, then "*kol ha'adam kozev*" (everyone is a liar) — do not believe it, these words are false. Sustained effort yields intellectual and spiritual success. That success will not come without the requisite effort invested.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: **MEIR JAKOBSOHN** EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: **RABBI AVI RATH** BOARD CHAIRMAN: **HAIM FREILICMAN, C.P.A.** תלמוד ישראלי TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US

112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120

SPONSORED BY:

MEDIS N