





(2024 סֶבֶּע בָּבָא בָּתְרָא פּ״ט־צ״ה | שַׁבָּת בָּרָשׁת נָצָבִים־וַיֵּלֶדְּ | י״ט־כ״ה אֱלוּיל תשפ״ד (28־22) סֵבֶר נָזִיקִין | מַסֶּבֶת בָּבָא בָּתְרָא פּ״ט־צ״ה | אַנּרִשׁת נָצָבִים־וַיֵּלֶדְּ | י״ט־כ״ה אֱלוּיל תשפ״ד (2024 Seder Nezikin | Masechet Bava Batra 89-95 | Shabbat Parashat Nitzavim-VaYelech | 19-25 Elul (September 22-28)



### **Daf 89: CAUTION WITH WEIGHTS**

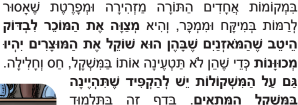
דף פ"ט: זהירות במשקולות



The Torah bans deceitful business practices, and commands the seller to carefully check that the scales used to weigh merchandise are balanced and to be precise in order to ensure that no mistakes are made. Likewise, when utilizing weights, it is important to be precise and ensure proper weights

are employed. On this daf of Talmud, we learn that it is prohibited to make weights from metals that naturally rust, because rusted metal deteriorates over time and decreases in weight. (This would cause the buyer to pay for more merchandise than actually received.)

The Torah was strict regarding these prohibitions, going so far as to forbid possession of imprecisely measured weights because they might mistakenly be used to weigh merchandise. When measuring land for sale, it is also important to measure precisely, utilizing engineering wisdom, so as not to make an error in calculating the area of the property. One who deceives someone with imprecise weights violates a Torah prohibition and is obligated to return the extra money.



**בַּמִּשָּׁקָל הַמַּתָאִים**. בְּדַף זֶה בַּתַּלְמוּד לוֹמְדִים שֵׁאסוּר לַעֲשׂוֹת מִשָּׁקוֹלוֹת מִמַּתַּכוֹת שַמחַלידוֹת מטבען, כי מתַכָת שַמחַלידה — משָׁקַלַהּ פּוֹחת.

הַתּוֹרַה הֵחָמִירַה כַּל כַּךְ בִּאִיסּוּרִים אֵלוּ עַד שַאסָרַה אַפילוּ לָהחִזיק בָּבִית משָקוֹלוֹת שָׁאֵינַן מְדוּיַקוֹת, מִפְּנֵי שָׁעֵלוּלִים לְטָעוֹת וּלִשָּׁקוֹל בַּהֵן. גַּם כִּשָּׁמוֹדְדִים קַרְקַע לְמְכִירָה ָיָשׁ לְמְדּוֹד הֵיטֵב, עַל פִּי חוֹכְמַת הַהַּנְדָּסָה, לָבַל יָטָעוּ בָּחִישׁוּב הַשֶּׁטַח. **הַמְרֵמֵה בְּמִשְׁקַל** יָהוּדִי אוֹ גוֹי - עוֹבֵר בָּאִיסוּר תּוֹרָה וְהוּא חַיַב להחזיר לוֹ את ההפרשׁ.



#### **Daf 90: SURIYA**

דף צ': רב סוריא



Several sugiyot (Talmudic discussions) deal with halakhot connected to "Suriya" (Syria). Generally, these halakhot pertain to "Mitzvot ha'Tluyot baAretz" (mitzvot observed in Eretz Yisrael), e.g., terumot u'ma'asrot (tithes). While it is not as holy as Eretz Yisrael, Suriya does have some element of the holiness of Eretz Yisrael.

Rambam writes in Chapter 1 of Hilchot Terumot about the status of "Suriya": "The lands which King David conquered outside of the Land of Canaan, e.g., Aram Naharaim and Aram Tzovah and Achlev, and the like, even though David was King of Israel and acted with the consent of the High Court, these lands are not considered like Eretz Yisrael with regard to all matters, nor are they considered like the Diaspora-i.e., Babylonia and Egypt, with regard to all matters. Instead, these countries are exceptions. They were removed from the category of the Diaspora, but did

not enter the category of Eretz Yisrael. For what reasons was the status of these countries considered less than Eretz Yisrael?" The answer: "King David conquered them before he conquered all of Eretz Yisrael. There were still members of the 7 Canaanite nations living in the land. If, however, King David had conquered the entire Land of Canaan - to all of its boundaries - and had then conquered other lands, his entire conquest would have equal status with that of Eretz Yisrael, with regard to all matters. And the lands King David conquered are called Suriya".



כַּמַה סוּגִּיוֹת בַּתַּלְמוּד עוֹסְקוֹת **בַּהַלְכוֹת הַקְּשׁוּרוֹת** לִ"סוּרִיַא". בָּדֵרֶךְ כָּלֵל הַלַכוֹת אֱלוּ קְשוּרוֹת לַמְצְוֹוֹת הַתְּלוּיוֹת בָּאַרֶץ, כְּגוֹן תִּרוּמָה וּמַעַשְׂרוֹת, מִפְּנֵי שֶׁאַמְנָם סוּרָיַא אֵינַהּ קָדוֹשַׁה כָּאָרֵץ יִשְׂרַאֵל, אַךְ מִכַּל מַקוֹם יֵשׁ בַּהּ מעט מקדושת הארץ.

> כה כותב הרמב"ם בהלכות תרומות פַרָק א' עַל מַעֲמַדַהּ שֵׁל סוּרְיַא: האַרצוֹת שֶׁכַבַשׁ דַּוִד חוּץ לְאָרֵץ" כָּנַעַן, כָּגוֹן אַרַם נַהַרַיִם וַאַרַם צוֹבַה ואחלב וכיוצא בהן, אף על פי שמלך יִשְראֵל הוֹא וְעַל פִּי בֵּית דִין הַגִּדוֹל הַיה עוֹשֵּה, אֵינַן כָּאֵרֵץ יִשְׂרָאֵל לְכַל דָבַר וִלֹא כָּחוּצָה לַאַרֵץ לְכַל דַבַר,

כָּגוֹן, בַּבֶּל ומִצְרַיִם, אֱלֹא יַצְאוֹ מִכָּלַל חוּצַה לַארֵץ וַלְהִיוֹתַן כָּאֶרֵץ יִשְּׁרָאֵל לֹא הָגִיעוֹ. ומפְּנֵי מָה יַרְדוֹ מִמַעַלַת אֶרֵץ יִשְׂרָאֵל? מִפְּנֵי שֶׁכַבַשׁ אוֹתַן לפְנֵי שַׁכַבַשׁ כּל אֶרֵץ יִשִּׁראֵל, אֶלא נִשָּׁאר בַּה מַשָּׁבְעָה עַמִמִּים. וְאִילוּ תַפַּס כַּל אֶרֵץ כִּנַעון לִגִבוּלוֹתֶיהַ וְאחַר כַּךְ כָּבַשׁ אַרַצוֹת אַחרוֹת, היה כּיבוּשׁוֹ כּוּלּוֹ כָּאָרֵץ יִשְּׂראל לכל דבר. וָהָאֲרָצוֹת שֶׁכָּבַשׁ דָּוִד הֵן הַנִּקְרָאוֹת סוּרְיָא".

# Daf 91: WORDS OF AGGADAH (LEGEND)

דָף צ״א: דִבְרֵי אַנְּדְה



The non-legal portions of the Talmud are known as Aggadah. Typically, they are legendary embellishments of the stories in TaNaKh. The following Aggadot appear on this daf: Avraham Avinu's mother was named the "Amatlai daughter of Karnavo". King David's mother was named "Nitzevet bat Ada'el". The mother of Shimshon

was "Tzelalphonit".

The Talmud records that Avraham Avinu was imprisoned for ten years. Some say it was Nimrod who put Avraham in jail; others say it was Avraham's own father, Terach, who imprisoned him after Avraham broke his father's idols.

On this daf we also learn that Rav Hisda taught his disciples the precise location of "Ur Kasdim." the site where Avraham was thrown into the fiery furnace and was saved by a miracle. Knowing the location of this site is important because one who sees this place is required to recite the blessing: "Blessed are You... who performed

miracles for our ancestors at this location". When Avraham Avinu died. the dignitaries of the nations of the world said: "Woe is to the world that lost its leader, and woe is to the ship that lost its captain," as they too ascribed the greatest prominence to Avraham Avinu.

בתוך המגון הרחב של הנושאים המופיעים בתלמוד נמצאים גם דברי אגדה רבים, וכדוגמא לכך ניתן לראות חלק מהם בָּדַ**ף זֶה בִּמַסֶּכֶת.** לְמַשֶּׁל, הַתַּלְמוּד מְסַפֶּר לַנוּ כִּי **לְאַמוּ שֵׁל** אַבָּרָהַם אַבִּינוּ קַרָאוּ "אַמְתְּלֵאי בַּת כַּרְנַבוֹ". שֵׁם אָמוּ שֶׁל דַּוָד

המלה היה: "נצבת בת עדאל". אמוֹ שָׁל **שָׁמִשׁוֹן הַגִּיבּוֹר** נִקְרָאה "צָלַלְפוֹנִית".

עוד מסופר בתלמוד שאברהם אבינו נאסר לְמֵשֶׁרְ עֲשֵׂר שַׁנִים. יֵשׁ אוֹמְרִים שַׁנַמְרוֹד הַיַה זָה שָׁאַסַר אוֹתוֹ, וְיָשׁ אוֹמְרִים שֶׁתֵּרַח אַבִּיו אסר אוֹתוֹ אחֲרי שָׁהוּא שׁבר אֵת פַּסליו. עוֹד מוֹפִיעַ בִּדַף זֶה שֶׁרַב חְסָדַא לִימֵד אֶת תַּלְמִידֵיו הֵיכָן הוּא מִקוֹם "אוּר כַּשִּׂדִּים" שַׁבּוֹ הוּשָׁלַרְ אברהם אבינו לכבשן האש וניצל בנס. ידיעה זוֹ נָחוּצַה, כִּי הַרוֹאֶה מַקוֹם זֶה מִבַּרֵךְ: **"בַּרוּךְ** אַתַה... שֵׁעֲשַׂה נָסִים לַאֲבוֹתֵינוּ בַּמַקוֹם

הַזָּה". כְּשֵׁנְפָטֵר אַבְרָהַם אַבִינוּ עַמְדוּ כָּל גִּדוֹלֵי אוּמוֹת הַעוֹלַם וָאמָרו: "אוֹי לוֹ לַעוֹלָם שֵׁאבַד מַנָהִיגוֹ, וָאוֹי לַהּ לַסְפִינַה שֵׁאבַד **קברניטה"**, מפּנִי שָׁגָם הֶם הֶחְשִׁיבוּ בִּיוֹתֵר אֶת אברהם אבִינוּ.



### **Daf 92: SOWING SEEDS THAT YIELD NO CROPS**

The sixth chapter, which is called "HaMocher peirot I'chaveiro" (One who sells produce) begins on this daf. The first Mishnah in this chapter deals with a person who sold a type of produce that could be used either for consumption or for planting (e.g., wheat). The buyer planted the wheat in the ground. However, in the end, nothing sprouted. The buyer claimed the seller was obligated to return the money paid, asserting the seeds were clearly defective since they did not sprout. To counter, the seller said: "How was I supposed to know you purchased the seeds for the purpose

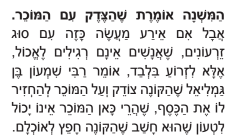
of planting them? I thought you wanted to eat them. These seeds are excellent for eating, so the sale stands".

The Mishnah rules in favor of the seller. However, if such an incident happened with seeds that people are not accustomed to eat, but rather only to plant, then Rabbi Shimon ben Gamliel maintains the buyer would be correct, and the seller must return the money.





המשנה הראשונה בּפֶּרֶק עוֹסֶקֶת **בָּאדם שַׁמכר לחַברוֹ מאַכל** שָׁאָפָשָׁר לָאַכוֹל וָאָפָשַׁר גּם לזָרוֹע, לְמַשַּׁל חיטים. הַלֹּךְ הקוֹנַה וְזָרַעֵם בַּאָדַמַה וּלְבַסּוֹף לֹא צַמַח לוֹ מֵהֶם מִאוּמַה. **הַקּוֹנֵה טַע** שַעל המוכר להחזיר לו את הכַּסָף, שהנה כעת התברר שהם ָּבָיוּ פָּגוּמִים לְזְרִיעָה, שֶׁהֲרֵי הֶם לֹא צָמְחוּ, וְאִילּוּ **הַמּוֹכֵר אַמַר**: "מְנַּיַן לִי לַדַעַת שֶׁקַנִית אוֹתַם לְצוֹרֶךְ זְרִיעַה? חַשַּׁבְתִּי שֶׁאַתַּה רוֹצֶה לֶאֱכוֹל אוֹתַם, וְלַאֲכִילַה הֶם הַיוּ מְצוּיַנִים וְהַמִּיקַח קַיַּם".







### Daf 93: SCHOCHET — ERROR

# דף צ"ג: הטעות של השוחט 🦠

Yochanan built a new house in Tzippori. Upon its completion, Yochanan joyfully planned a party for his Chanukat haBayit (dedication of the house/housewarming). Yochanan invited numerous guests. He went to the market to purchase a premium bull, to ensure that there would be plenty of meat. In the morning of the day of the party, Yochanan took the bull to the shochet. Sadly, the shochet made a mistake that rendered the bull forbidden to eat and, as a result, Yochanan did not have meat to serve his quests.

On this daf we learn that if that shochet received a salary for his work then he would be obligated to repay Yochanan for the price of the bull he caused to become treif (forbidden by Jewish law). Moreover, according to Rabban Shimon ben Gamliel, the shochet would be obligated to make an additional payment to Yochanan, as compensation for the shame inflicted upon him through the embarrassment of not having meat with which to honor his guests.

לפָני שַׁנים רבּוֹת אירע מעֲשֶׂה בִּיוֹחַנַן. יוֹחַנַן בַּנַה בּית חֲדֵשׁ בִּציפּוֹרי וָתַכָּנֵן לַעֲרוֹךְ מִסִיבָּה לָכָבוֹד חֲנוּכַּת הַבַּיִת. הוּא הִזְמִין אוֹרְחִים רַבִּים וָהלךָ אֵל השׁוּק לקַנוֹת שׁוֹר גִּדוֹל וּמוּבַחר, כָּדי שַׁיהַיֶה בּשֹׁר מספּיק לְכָל הָאוֹרְחִים. בְּבוֹקֵר יוֹם הַחֲגִיגָה הֵבִיא יוֹחָנָן אֵת הַשּׁוֹר לְשׁוֹחֵט, אָבַל הַשּׁוֹחֵט טַעַה בַּשָּׁחִיטַה, הַשּׁוֹר נָהְיַה נְבַלָה שֵׁאסוּר לֵאֵכוֹל, ּוְכֵעֵת יוֹחַנַן נוֹתַר לְלֹא בַּשַּׂר לַמְּסִיבָּה.

> בַדַף זָה לוֹמְדִים שָׁאָם אוֹתוֹ שׁוֹחֵט מִקַבֵּל שַׂכַר תִּמוּרַת שָׁחִיטַתוֹ, הוא מְחוּיַב לְשַׁלֵּם לְיוֹחַנַן אֵת מְחִיר **הַשּׁוֹר שֵׁהָטָרִיף.** יוֹתֵר מְזֵּה, לְדַעַת רַבָּן שִׁמְעוֹן בָּן גַּמְלִיאֵל הַשּּוֹחֵט מְחוּיַב לָהוֹסִיף ולשלם ליוחנן פיצוי בעבור **הבושה** שנגרמה לו בכר שלא הַיַה לוֹ בִּמַה לְּכַבֵּד אֶת הַאוֹרְחִים הַרַבִּים שֵׁהַזְמִין.



### Daf 94: WHO IS A CHEATER?

# דף צ"ר: "הנה

Two people deposited money with Reuven. One person deposited \$100 and the other deposited \$200. Eventually, the two individuals came to claim their deposits. To Reuven's great surprise, both people claimed: "I deposited \$200 with you". If Reuven had remembered which one deposited \$100 and which had deposited \$200, there would not be a problem. Clearly, one of them was telling the truth, while the other person was lying.

What should Reuven do? According to the Chachamim, he must return \$100 to each person, since it is certain that they both deserve at least \$100. Reuven should then set aside the questionable \$100 until Eliyahu HaNavi comes to indicate who is correct. However, according to Rabbi Yossi, Reuven should not return any money to either depositor. By denying the would-be fraudster what he is legitimately owed, the law presents a disincentive for him to continue with his false claim.

מַעַשֵּׁה בָּשָׁנֵי אַנַשִּׁים שַׁהִפְּקִידוּ כֶּסֶף אֵצֶל רְאוּבַן. אֶחָד הִפְּקִיד מאה זוז והשני הפקיד מאתים. ליַמים בַּאוּ שַׁניהַם לתַבּוֹע אַת הַפִּיקִדוֹן וּלְמַרְבֶּה הַהַפָּתַעַה כָּל אֶחַד אמַר: "אַנִי הִפְּקַדְתִּי מַאתַיִם זוּז". אָם רָאוּבֶן הַיָּה זוֹכֶר מִי הָפָקִיד אֱצְלוֹ מֵאַה וּמִי מַאתַיִם לֹא ָהַיָתָה לוֹ כָּל בָּעַיָה, אֲבַל רָאוּבן כָּבַר שָׁכַח כַּמָה הפָקִיד כַּל אֲחַד מהֵם, ָוָהוּא הַבִּין, כַּמּוּבַן, שָׁאֶחַד מֵהֶם אוֹמֵר אֱמֶת וָאֶחַד מִשְׁקֵּר.

> מה יעשה? לשיטת חכמים עליו להחזיר לְכַל אֲחַד מֵהֶם מֵאה זוּז, שֶׁהֵרֵי בַּרוּר שלכל אחד מגיע מאה זוז לפחות, ואת מאת הזוז הנותרים שאינו יודע ּלְמִי לְהַחְזִיר, יַנִּיחַ עַד שֵׁיַבוֹא אֶלִיַהוּ הַנָּבִיא וִיוֹרֵה מִי הַצּוֹדֵק. אֲבַל לְשִׁיטַת

רבּי יוֹסִי בִּמקרָה כֹּזָה הוּא אִינוֹ מַחָזִיר לַהֶם מָאוּמַה, מִשׁוּם כַּךְ קוֹנָסִים אוֹתַם כָּדֵי שֶׁהַרַמַּאִים יַדעוּ שָׁלֹא מִשָּׁתַלֶּם לְרַמוֹת, כִּי ַכַּעַת הַרַמַאי נוֹתַר בָּלֹא כָּלוּם.





#### **Daf 95: RIDDLE OF THE BREAD AND THE WINE**

# דף צ״ה: חידת הפת והיין 🤝



The following riddle was asked: Could there be a situation where it is appropriate to recite the same beracha (blessing) over wine and bread? The answer is that in a certain situation it is indeed possible. We generally recite "Hamotzi lechem min ha'aretz" over bread and "Borei pri hagefen" over wine. However, in the case of slightly moldy bread (that becomes somewhat spoiled but is still fit to eat) and wine that tastes like vinegar, a person recites the beracha "She'hakol ni'hiyeh bidvaro". It should be noted that one does not recite any beracha over bread that has turned thoroughly moldy.

בָּאֵחַד מֶהַשִּּיעוּרִים נִשָּׁאֲלַה הַחִידַה הַבַּאַה: הַאָם יָתַכֵן מַצָּב שֶׁמְבָרְכִים עַל יַיָן וְעַל לֶחֶם אוֹתָהּ בְּרַכָּה? הַתְּשוּבַה הִיא שֶבְּמֵצב מְסוּיַם זֶה יִתְּכֵן. אמִנם בְּדֶרֶךְ כָּלל מברכים על פת "המוֹציא לַחֵם מן האַרץ" ועל ייַן "בּוֹרא פָּרי הגַפַן", אך בּמקרה שׁל פּת שָׁהתעפַּשַׁה מעט ושל יַיָן שֶׁכָּבַר יָשׁ לוֹ טַעַם חַמוּץ, מְבַרְכִים "שֶׁהַכּּל נהיה בדברו". אם כן, אדם שאוכל פת מעופשת ושותה יין חַמוּץ מִבַרךְ על שָׁניהֵם "שֵׁהכּל נהָיֵה בּדְבַרוֹ". ַעַל פַּת **שֶׁהָתָעַפִּשָּׁה לְגַמְרֵי**, אֵין מְבַרְכִים כְּלֵל.



#### D'VAR TORAH: PARASHAT NITZAVINI-VAYELECH



# דבר תורה: פרשת נצבים וילך:

The motivation and strength of a person to succeed in a significant task ahead depends on their belief about their proximity to the goal. If a person feels close to their goal, they will do everything in their power to achieve it. However, if they feel that their goal is extremely far from them, their spirit will weaken, and they will not exert themselves to reach their objective. Therefore, when the Torah speaks about the commandments of repentance, it stresses, "For this thing is very near to you" — so that a person does not err in thinking that repentance is far off and, accordingly, refrain from beginning the challenging spiritual process of return. Repentance is extremely close because even a mere thought of repentance brings a person into the category of the righteous. As such, the Talmud in Masechet Kiddushin states that if a wicked person betrothed a woman on the condition that he is righteous, she is indeed betrothed, albeit on a conditional basis, since he might have contemplated repentance.

הַמּוֹטִיבַצְיָה וְהַכּּוֹחוֹת שֶׁל הָאַדַם לְהַצְלִיחַ בְּמְשִּׂימַה גִּדוֹלַה שַׁעוֹמֶדֶת בִּפַנַיו תָּלוּיִים בִּמְדַת הַאֱמוּנַה בָּקְרָבַתוֹ אֵל אוֹתוֹ הַיַּעַד. אָם הַאַדַם מַרְגִּישׁ שֶׁהוּא קַרוֹב לִיַעֲדוֹ ־ הַרֵי שַׁיַּעֲשֵׂה כָּל שַׁבְּיַדוֹ כָּדֵי שַׁיַּצְלִיחַ לְהַשִּׂיגוֹ. אַךְ אָם יַרְגִּישׁ שֶׁהַדַּבַר רֲחוֹק מִמֵּנוּ עֲד מָאוֹד .i תַּחַלֵשׁ רוּחוֹ וִלֹא יִתִאַמֵּץ כִּדֵי לְהַשִּׂיג אֵת מַטְּרַתוֹ. על כֵּן הַתּוֹרָה בִּדָבָּרָה עַל מִצְווֹת הַתִּשׁוּבָה מַדְגִּישַׁה וָאוֹמֵרֵת: ״כִּי קָרוֹב אֵלֵיךָ הַדָּבָר מִאֹד״ - שֵׁלֹּא יִטְעֵה הַאַדַם לַחֲשֹׁב כִּי הַתִּשׁוּבָה רְחוֹקָה הִיא וְיִמַּנַע מִלְהַתְחִיל לְצָעֹד בִּמַעֲלֵה הַהַר. הַתִּשׁוּבַה קרוֹבַה עַד מָאוֹד מִשׁוּם שֵׁאֵפָלּוּ בִּהָרְהוּר תִּשׁוּבָה שֵׁל הָאָדָם הוּא נִכָנַס לְגֵדֵר צַדִּיק, וְלַכֵן הַגִּמַרַא בִּקְדוּשִׁין אוֹמֵרַת - שַׁרָשַׁע שַׁקָּדֵשׁ אָשַׁה עַל מִנַת שֵׁהוּא יָהְיֵה צַּדִּיק מִקְדֵשׁת מִסַפֶּק, שַׁמָּא הוּא הִרְהֵר תִּשׁוּבָה.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

