





ַסֶדֶר נְזִיקִין וֹ מַפֶּכֶת בָּבָא מְצִיעָא ק״ב־ק״ח וֹ שַׁבְּת פְּרְשַׁת נָשֹׂא וֹ ג׳־ט׳ סִיוָן תשפ״ד (15־9 יוֹנִי 2024) |Seder Nezikin | Masechet Bava Metzia 102-108 | Shabbat Parashat Nasso | 3-9 Sivan (June 9-15)



# Happy Shavuot



## Daf 102: WHO MUST AFFIX A MEZUZAH IN A RENTED HOUSE?

The Torah commands us to affix mezuzot on the doorposts of our homes. What is the law regarding a rented apartment? Who is obligated to affix *mezuzot* in this house? Is the landlord responsible, since the house belongs to him? Or is the renter responsible, because it is the renter who actually lives in the house?

According to the Talmud, the obligation lies with the renter. The Talmud adds that upon the conclusion of the rental period, the renter must be careful not to remove the *mezuzah*. Such an action would be dangerous.

The landlord must compensate the renter for leaving the mezuzah in place.

# ַדָּף ק״ב: מִי צָרִידְּ לְהַתְּקְיוּ מִזוּזָה בָּבַיִּת שָׁכוּרּ?

מַה דִּינָהּ שֶׁל דִּירָה שְׂכוּרָה? מִי מִתְחַיֵּב לְקְבּוֹעַ מְזוּזָה בְּבַיִת זֶה? הַאִם בַּעַל הַבַּיִת, כִּי הַבַּיִת שֵׁלוֹ? אוֹ הַשּוֹכֵר, כִּי הוּא גַּר בַּבַּיִת?

עַל פִּי הַתַּלְמוּד **הַשּוֹכֵר הוּא זֶה שֶׁחַיָּב בַּמִּצְוָה.** הַתַּלְמוּד מוֹסִיף הֲלָכָה נוֹסֶפֶת בַּנוֹשֵׂא וְאוֹמֵר שָׁשׁוֹכֵר שֶׁקָבַע מְזוּזָה יִזָּהֵר שֶׁלֹא לִיטוֹל אֶת הַמְזוּזָה מִן הַבַּיִת בְּתוֹם תְּקוּפַת הַשְּׁכִירוּת, מִפְנֵי שָׁיֵשׁ בַּדָּבָר סַכָּנָה, אוּלָם בְּמִקְּרֶה זֶה הַמַשִּׂכִּיר חַיָּב לְשַׁלֶּם לֵשּוֹכֵר אֵת דְּמֵי הַמְּזוּזַה. הַמַשִּׂכִּיר חַיָּב לְשַׁלֶּם לֵשּוֹכֵר אֵת דְּמֵי הַמְּזוּזַה.



#### **Daf 103: THE TANNA RABBI YEHUDAH BAR ILAI**

דַּף ק״ג: הַתַּנָּא רַבִּי יְהוּדָה בַּר אֶלְעַאי



Rabbi Yehudah Bar Ilai was a pauper. He was so poor that in *Masechet Nedarim* the Talmud tells a story of a certain period when he and his wife had only one coat for the two of them, which they shared. When she went out to the market she would wrap herself in the coat and he would remain at home; when he went out with the coat, she would sit at home.

Not only was Rabbi Yehudah poor but almost all members of his generation in Eretz Yisrael were paupers. *Chazal* relate the story that Rabbi Yehudah's students were so poor that six of them would cover themselves with one *tallit* as they studied Torah. Torah learning acquired while in distress and poverty is of invaluable importance to God. The Talmud teaches that, with his *ruach haKodesh* (Holy Spirit), King Solomon foresaw the generation of Rabbi Yehuah Bar Ilai. In Mishlei (Book of Proverbs), King Solomon praised and glorified that generation for its devotion to Torah study, in spite of its poverty. They were even more praiseworthy than the generation of Moshe Rabbeinu and Yehoshua Bin Nun, who surely

occupied themselves with Torah, but who were not poor. Chazal testify about Rabbi Yehudah Bar Ilai that after he finished preparing for Shabbat, he resembled an angel in the service of Hashem.

רַבִּי יְהוּדָה בַּר אֶלְעַאי הָיָה עָנִי מָרוּד עַד שָׁהַתַּלְמוּד בְּמֵסֶכֶת נְדָרִים מְסַפֵּר שֶׁבִּתְקוּפָה מְסוּיֶּמֶת לוֹ וּלְאִשְׁתּוֹ הָיָה רַק מְעִיל אֶחָד. כְּשֶׁהִיא הָיְתָה יוֹצֵאת לַשׁוּק הִיא הִתְעַטְפָה בּוֹ וְהוּא יָשַׁב בַּבִּיִת, וּכְשֶׁהוּא יָצָא עִמוֹ - הִיא יִשְׁבָה בַּבִּיִת.

בְּאוֹתָהּ תְּקוּפָה כִּמְעַט כָּל
בְּנֵי דּוֹרוֹ בְּאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל הָיוּ
עֲנִיִּים מְרוּדִים. חֲזַ״ל מְסַפְּרִים
שָׁתַּלְמִידִיוֹ שֶׁל רַבִּי יְהוּדָה הָיוּ
כָּל כָּךְ עֲנִיִּים עֲד שָׁשִׁישָׁה מֵהֶם
הָיוּ מִתְכַּסִים בְּטַלִּית אַחַת וְּכָךְ
עָסְקוּ בַּתּוֹרָה. כְּשֶׁלּוֹמְדִים תּוֹרָה
מָתּוֹךְ הַדְּחַק וּבַעֲנִיוּת, הַלִּימוּד
מָתּוֹךְ הַדְּחַק וּבַעֲנִיוּת, הַלִּימוּד
מָשִׁרֹ מִשְׁלֹמה הַמֶּלֶרְ
הָיָה צוֹפֶה בְּרוּחַ הַקּוֹדֶשׁ ומְהַלֵּל
הְמָלְבֵם בְּסֵפֶר מִשְׁלֵי אֶת בְּנֵי
הְוֹמְבַת בְּסֵפֶר מִשְׁלֵי אֶת בְּנֵי
דּוֹרוֹ שֵׁל רָבִי יִהוּדָה בַּר אֵלְעֵאי
דּוֹרוֹ שֵׁל רָבִי יִהוּדָה בַּר אֵלְעֵאי

שָׁהָיוּ עֲנִיִּים מְרוּדִים וְעוֹסְקִים בַּתּוֹרָה, אֲפִילּוּ יוֹתֵר מֵהַדּוֹרוֹת שֶׁל מֹשֶׁה רַבֵּנוּ וִיהוֹשָׁעַ בִּן נוּן שָׁאוֹמְנָם עָסְקוּ בַּתּוֹרָה אֲבָל לֹא הָיוּ עֲנִיִּים.

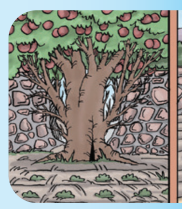


## Daf 104: TALE OF A CERTAIN CHASID

Several Talmudic tales are about "Chasid echad" ("a certain Chasid"). The phrase "a certain Chasid" refers either to Rabbi Yehudah Bar Ilai or to Rabbi Yehudah Ben Bava. Rabbi Yehudah Bar Ilai served as a teacher of

Jewish law in Beit HaNasi. When people had halakhic questions, Rabbi Yehudah was asked to render his opinion.

Over 600 halakhot are cited in the Mishnah in the name of Rabbi Yehudah, Moreover, Rabbi Yehudah is mentioned in every Masechet except one, Masechet Kinnim. Rabbi Yehudah's students were of the last generation of Tannaim. Among the Chachamim who learned Torah from him were Rabbi Yehudah HaNasi, Rabbi Elazar the son of Rabbi Shimon Bar Yochai, and Rabbi Ishmael the son of Rabbi Yossi.



פּעַמִים אַחַדוֹת לְשׁוֹן הַתַּלְמוּד הִיא: ״מַעֲשֵׂה בְּחַסִיד אַחַד״ וְהַכַּוַנָה לְרַבִּי יָהוּדָה בָּר אֵלְעָאי אוֹ לְרַבִּי יִהוּדָה בּן בַּבָא. רַבִּי יָהוּדָה בַּר אֱלְעַאי שִׁימֵשׁ בִּמְשִׂרָה שֵׁל מוֹרֶה

> הוֹרַאַה בָּבֵית הַנַּשִּׂיא. כִּשֵׁהַיוּ לַהֶּם שָׁאֵלוֹת בַּהַלָּכָה, הֶם הָיוּ פּוֹנִים אַלַיו שֵׁיִחַוֵּה אֶת דַּעִתּוֹ.

> משָשׁ מאוֹת הַלַכוֹת מוזכרות במשנה בשם רבי יָ**הוּדַה,** וּמִלְבַד מַסֵּכֵת אַחַת, מַסַּכֵת קִינִּים, אֵין מַסַּכֵת שֵׁשָּׁמוֹ לא הוזכר בּה. **תּלמידיו של רבּי** יָהוּדָה הַיוּ דוֹר הַתַּנָּאִים הַאַחֵרוֹן בֵּין הַחֻכָּמִים שֻׁלַּמִדוּ מִמֵּנוּ תּוֹרָה ָהַיוּ רַבִּי יִהוּדָה הַנַּשִּׂיא, רַבִּי אֱלְעַזַר בָּנוֹ שֵׁל רַבִּי שָׁמְעוֹן בַּר יוֹחָאי וְרַבִּי יִשָּׁמַעֵאל בָּנוֹ שֵׁל רַבִּי יוֹסֵי.

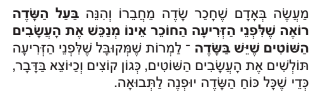


## **▶** Daf 105: A TENANT-FARMER WHO **DOES NOT REMOVE WILD WEEDS**

An individual once leased a field. Later, the owner saw that the tenant had not removed the wild weeds from the field before sowing new seeds. He did so despite the fact that it is customary to pull out all weeds before sowing, so that all the resources of the field will be applied to the crops and not be wasted on nurturing weeds.

The owner asked the tenant "Why didn't you weed?" The tenant replied: "Why do you care? I promised to pay you five bundles of wheat. You will still receive five bundles, but I don't want to weed." On daf 105, we learn that the tenant is incorrect. Why? If the tenant does not remove the weeds, at the end of the lease the owner will receive an inferior field full of wild weeds. Accordingly, the tenant is obligated to weed.

# דף ק״ה: החוכר שאינו מנכש את העשבים השוטים



בַּעַל הַשָּׂדֶה פַּנָה אֵל הַחוֹכֵר וְאַמַר לוֹ: ״מַדּוּעַ אֵינְךְּ מ**ְנַכֵּשׁ?״** הַחוֹכֵר עַנָה: ״מָה אִיכְפַּת לְרָ? אֵנִי הְבְטַחְתִּי ַלָּךָ 5 כּוֹר תָּבוּאָה, תִּקַבֵּל 5 כּוֹר, אֱבָל לְנַכֵּשׁ אֵינִי רוֹצֵה״. במסכת בבא מציעא, דף ק״ה, לומדים שהחוכר אינוֹ צוֹדֵק. מַדּוּעַ? מִפָּנֵי שֵׁאָם הוּא לֹא יָנַכֶּשׁ אֶת הַשָּּדֵה, כָּשֵׁתִּסְתַּיֵם תִּקוּפַת הַחֵכִירָה בַּעַל הַשָּׂדֵה יִקַבֵּל בַּחַזַרָה שדה גרוע, מלא בעשבים שוטים, ומפני כן החוכר חַיַּב לְנַכְּשׁוֹ.



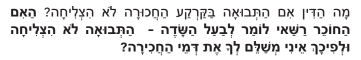
# Daf 106: THE GARLIC THAT DID NOT GROW

# דף ק"ו: התבואה שלא הצליחה 🦠

What is the law concerning a leased field that fails to produce crops? Suppose the field became infested by grasshoppers, or an eastern wind ruined the crops. Is the tenant permitted to say to the owner "The crop was not successful; therefore, I

am not paying you the leasing fee."?

The answer depends on other factors. If the crop had failed only on that specific plot of land, the owner can successfully retort, "Only your crop was unsuccessful. Apparently, your methods caused this failure. I gave you a good field, able to flourish; therefore, you should pay the sum we agreed upon." However, if the crops in most of the other fields in the same area also failed, then the tenant is not obligated to pay.



וּבָכֶן, הַדַּבַר תַּלוּי. אָם רַק בָּאוֹתָהּ קַרְקַע הַתִּבוּאָה לֹא ֿהָצְלִיחָה, בַּעַל הַקַּרְקַע רַשַּׁאי לָטְעוֹן נֵגְדּוֹ: ״רַק אֱצְלָךְ לֹא הָצְלִיחַה הַתָּבוּאַה, כַּנְּרָאֵה שָׁהַמַזַּל שֵׁלְךָ גַּרַם לְכָרְ. אֵנִי נַתַתִּי לִךְ שַּׁדֵה טוֹב שֵׁיַכוֹל לָהַצְמִיחַ - וַלַכָן שַׁלֵּם אֶת מַה שֵׁסוּכַּם״. אֱבַל אָם גַּם רוֹב הַשָּׂדוֹת שֶׁבַּסְבִיבָה לא הָצְלִיחוּ - הַשּוֹכֵר אֵינוֹ חיב לשלם.



### **Daf 107: IS A TENANT PERMITTED TO RECONSIDER?**

# יַף ק״ז: הַאָם חוֹבֵר רַשַּׁאי להתְחֵרָט? 🦠

A tenant contracted with the owner of a field to plant a particular crop. Afterward, the tenant reconsidered and wanted to plant a different crop. Is the tenant permitted to do so? According to Chachamim, the answer depends. If the tenant agreed with the landowner to grow barley, he is not permitted instead to grow wheat without the owner's permission, since wheat naturally depletes the earth more than barley does. If the tenant sows wheat, the landowner will suffer a loss. However, if the tenant originally agreed to sow wheat, the tenant is permitted sow barley, as the landowner will benefit from that switch.

However, Shimon ben Gamliel said that even in the case of growing barley instead of wheat, the tenant is not permitted to make a change without prior agreement. Rav Hisda inferred that the rationale for Rabban Shimon ben Gamliel's ruling was the principle of distancing oneself from lies and deceit.

חוֹכֵר סִיכֵּם עם בַּעַל הַשַּּדָה שֵׁיִזְרַע בַּשַּּדָה סוֹג תִּבוּאַה מְסוּיַם וּלְאַחַר מִכֵּן הוּא מִתְחָרֵט וִרוֹצֵה לְזָרוֹעַ בּוֹ סוּג תְבוּאַה אַחֵר. האם הוא רשאי? לדעת חכמים הדבר תלוי: אם הוא סיכם ּעָם בַּעַל הַבַּיִת לִזְרוֹעַ בּוֹ שָּׁעוֹרִים, הוּא אֵינוֹ רַשַּׁאי לִזְרוֹעַ בּוֹ **חִיטִים לְלֹא רְשׁוּתוֹ**, מִפְּנֵי שֵׁכְּדֵרֶךְ הַטֶּבַע גִּידוּל חִיטָה מַחֵלְישׁ את כוח האדמה יותר מגידול שעורה, ואם יזרע בה חיטה הוּא גּוֹרֵם לְהַפְּסָדִים לְבַעַל הַשַּׁדֵה. אֲבַל אָם הוּא סִיכֵּם אִיתּוֹ עַל זְרִיעַת חִיטָה, הוּא רַשַּׁאי לְזִרוֹעַ בַּהּ שָׂעוֹרַה, שֶׁהֵרֵי כַּךְ בַּעַל הַשַּּׂדֵה רַק מַרְוִיחַ.

אבל רבּן שמעוֹן בּן גמליאל אוֹמר שׁגם בּמקרה זה אל ישׁנה מִדְבַּרֵיו. רַב חִסְדַּא סָבַר שֵּׁטַעִמוֹ שֵׁל רַבַּן שָׁמְעוֹן בֵּן גַּמְלִיאֵל הוּא מִפְּנֵי שֵׁיֵשׁ לְהָתְרַחֵק מִשָּׁקֵר וִכָּזָב.





# Daf 108: BAR MEITZRA, (YOUR NEIGHBOR GETS PREFERENCE)

דף ק״ח: בר מצרא



One is generally permitted to sell his/her belongings to whomever s/ he chooses. If a person would like to sell an item and there are several potential buyers, it is the seller's prerogative to pick the buyer he/she prefers. Suppose a person wants to sell a field for which there are many interested potential buyers, one of whom is a neighbor who owns an adjoining field. The neighbor says to the other interested buyers: "You'll have no problem purchasing a different field somewhere else. However, I can gain more than any other buyer if it is I who buys this particular field. Since I own the adjoining field, I could have one large field to farm and irrigate. If I buy a different field, I will need to start tending to one field, stop, drive to the other field, and drag all of the equipment there. Please allow me to purchase this field." On this daf we learn that the neighbor's assertion is correct. The seller must give him preference. This halakhah is called "Bar Meitzra." Meitzar is a border and Bar Meitzra is a border-mate or neighbor.

בַּדֵרֶךְ כִּלָל אַדָם רַשַּׁאי לִמְכּוֹר אֶת חֵפָּצַיו וְאֵת נְכָסִיו לְמִי **שהוא רוצה**. בדף זה לומדים על מקרה יוצא דופן שהמוכר מתבַּקֵשׁ לְהָתְחַשֶּׁב בָּאַחַד הַקּוֹנִים וַלְמִכּוֹר דַּוִקָא לוֹ. **מִדוּבַּר** בָּאַדָם שֵׁרוֹצֵה לְמְכּוֹר שַׂדֵה וְיֵשׁ כַּמָּה קוֹנִים שֵׁרוֹצִים אֵת הַשַּׁדֵה. אָחַד מָהֶם הוּא שָׁכָן לְשַּׁדֵהוּ שֵׁל הַמּוֹכֵר - בְּבַעלוּתוֹ שָּׁדֵה סָמוּךָ, וְהוּא טוֹעֵן לַקּוֹנִים הָאֵחֵרִים: ״לָכֵם אֵין כָּל בִּעָיָה לִקְנוֹת שַּׂדֵה אַחֶר. אַבַּל אַנִי יָכוֹל לְהַרְוִיחַ הַרְבֵּה אָם אֶקְנֵה אָת הַשַּׂדֵה הַזֵּה שָׁהַרֵי הוּא סַמוּרְ לַשַּׁדֵה שָׁלִּי וַכַּךְ יִהְיָה לִי שָׁדֵה גָּדוֹל וָאוּכַל לְעַבֵּד אֵת הַשָּׁדוֹת כִּשֵּׁהֵם סְמוּכִים, לְהַשִּׁקוֹת אוֹתַם. אֱבַל אָם אֱקְנֵה שַּׂדֵה אַחֶר, אֱצְטַרֵךְ כַּל פַּעַם לְהַתְּחִיל לַעַבוֹד בִּשָּׂדֵה אֵחָד, לְהַפָּסִיק, לְנָסוֹעַ לַשָּׂדֵה הַשַּׁנִי וְלְסְחוֹב אַלָּיו אֵת כָּל הַכֵּלִים. בִּבַקָּשָׁה, אַנִּי רוֹצֵה לִקְנוֹת אוֹתוֹ״. **בִּדְף** זה לומדים שטענתו נכונה והמוכר חיב למכור את השדה ָדְוָקָא לְאוֹתוֹ אָדָם. הֶלָכָה זוֹ מְכוּנַה ״בָּר מֵצְרֵא״ - בֵּן מֵצֵר, מַצַר הוּא גִבוּל וּבַר מֵצָרָא הוּא בֵּן גִבוּל, כָּלוֹמַר שָׁכֵן.



### D'VAR TORAH: PARASHAT NASSO



דָבַר תּוֹרָה: פַּרַשַׁת נָשֹא

Birkat HaKohanim, (Priestly Blessing) which appears in Parashat Nasso, must be recited by all kohanim, not only the righteous, meticulous kohanim, but even kohanim who are amei ha'aretz (uneducated). The question arises as to how the blessing of every kohen is accepted regardless of their status or spiritual strength? Maimonides, in his Laws of Priestly Blessing, answers this question by saying: "Do not wonder and say, what benefit does the blessing of this ordinary person provide? Rather, the acceptance of the blessing does not depend on the kohanim, but on God, as it is said, 'And they shall place My name upon B'nei Yisrael, and I will bless them.' The kohanim are performing the mitzvah as they were commanded, and God in His mercy blesses Israel as He desires." The kohanim are the ones who deliver the blessing, but they are considered only as a conduit through which the divine blessing flows. Therefore, this blessing is so important and sacred and belongs to all kohanim, as its power and its might come from God Himself in His glory and essence.

אֶת בִּרְכַּת הַכֹּהֵנִים הַמּוֹפִיעָה בִּפַּרַשָּׁת נַשֹּא חַיַּבִים ּלְבָרֵךְ כָּל הַכּוֹהַנִים, גַּם עַמֵּי הָאַרָצוֹת וְלֹא רַק הַכֹּהַנִים הַצַּדִיקִים. הַשָּׁאֵלֵה הַנִּשְׁאֵלֵת הִיא כֵּיצַד בִּרְכַתוֹ שֵׁל כַּל כּוֹהֶן מִתְקַבֵּלֵת בִּלִי קֵשֵׁר לְמַעֲמַדוֹ אוֹ כּוֹחוֹ הַרוּחַנִי? הַרַמְבַּ״ם בְּהַלְכוֹת נָשִׂיאַת כַּפַּיִם מַשִּׁיב לְשָׁאֵלָה זוֹ וָאוֹמֵר: ״וְאַל תִּתְמַהּ וְתֹאמַר וּמַה תּוֹעִיל בָּרְכַּת הֶדִיוֹט זֶה, שֶׁאֵין קבּוּל הַבְּרַכָּה תַּלוּי בַּכֹּהַנִים אֵלָא בַּקַדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא שֶׁנָאֵמַר וְשָׁמוּ אֶת שָׁמִי עַל בָּנֵי יִשִּׂרָאֵל וַאַנִי אַבָּרֵכֶם, הַכּּוֹהַנִים עוֹשִּׂים שָׁ מצותן שנצטוו בה והקב״ה ברחמיו מברך את יִשִּׂרָאֵל כָּחֵפָצוֹ״. הַכּוֹהֵנִים הֶם אֵלוּ שֵׁמְבַּרְכִים, אַךְ הֶם נַחְשַׁבִים רַק לַצְנּוֹר שַׁדַּרָכּוֹ עוֹבֵרֶת הַבְּרַכָה הָאֱלוֹקִית. עַל כֵּן בְּרַכָּה זוֹ כֹּה חֲשׁוּבָה וּקְדוֹשָׁה וִשַּׁיֵּכֶת לַכּּהֵנִים כִּלָּם, שֵׁכֵּן כּוֹחָהּ וְעַצְמַתָהּ מַגִּיעִים מַהַקָּב״ה בִּכְבוֹדוֹ וּבְעַצְמוֹ.