





(2024 סֶבֶר נְזִיקִּין | מֵסֶכֶת בָּבָא בָּתְרָא ס״ח־ע״ד | שַׁבְּת פְּרְשַׁת שוֹפְטִים | כ״ח אַב׳ ד׳ אֱלוּל תשפ״ד (7٬1 סֶפְּטֶתְבֶּר 2024) Seder Nezikin | Masechet Bava Batra 68-74 | Shabbat Parashat Shoftim | 28 Av- 4 Elul (September 1-7)



#### **Daf 68: THE LAND REGISTRAR**

דף ס״ח: הסנטר



In the past, there were very wealthy people who owned entire cities, including houses, public bathhouses, gardens, courtyards and even pigeon coops. Within their city, everything belonged to them and they would rent residential homes to anyone who wanted to live in the city. In another part of the city they would house their slaves, their cattle and their workers.

On this daf we learn about a person who sold an entire city to a friend. Here is the text to which they agreed: "Sell me your city". The Mishnah

stipulates that the following items are included in the sale: Houses, ditches, caves, courtyards, etc. However, items in the city that are movable, (such as cattle or slaves that remain in the owner's possession), are not included.

In the past, the lords of the town would keep a slave referred to as the "santar" (land registrar). The santar would know the property boundaries of all the fields in the area and was responsible for

remembering the owners of each field, and which fields were rented and to whom. This position was so important that the city could not run well without the santar. For that reason, Rabbi Shimon ben Gamliel said that the santar was considered an inseparable part of the city and if someone sells a city where there is a santar, the sale would include the santar as well.

ַבַּעַבַר הַיוּ אַנַשִּׁים עֲשִׁירִים מָאוֹד, עַד כָּדֵי כַּךְ שֶׁהַיוּ כַּאֵלוּ שָׁבָּבַעֵלוּתַם הַיִּתָה עִיר שָׁלֵמָה: בַּתִּים, בַּתֵּי מֵרְחַץ, גִינוֹת, חֱצֵרוֹת וַאֲפִילוּ שוֹבַכִים שֵׁל יוֹנִים - הַכֹּל הַיָה שַיַּךְ לַהֶם. הָם הַיוּ מַשָּׂכִּירִים בַּתֵּי מָגוּרִים לְמִי שָׁהַיַה רוֹצֵה לַגוּר בָּעִיר, וּבְחֵלֵק מֶהָעִיר הָיוּ מִשַּׁכָּנִים אֵת הָעַבָּדִים, אֵת הַבָּהֱמוֹת וָאֵת הַפּוֹעֵלִים שַׁלַּהֶם.

בְּדַף זֶה לוֹמִדִים עַל אַ**דָם שַּׁמַכַר לַחֲבֵרוֹ עִיר שָׁלֵמֵה,** וְכַךְ הם סיכּמוּ: ״מכוֹר לי את העיר שׁלֹּרְ״. המשׁנה

קוֹבַעַת אֵילוּ פָּרִיטִים נָכָלַלִים בַּמִּכִירֵה: בַּתִּים, בּוֹרוֹת, מִעַרוֹת, חֱצֵרוֹת וְכַדּוֹמֵה, אֲבַל לֹא דָּבַרִים מיטלטלים שׁיַשׁ בּעיר, כּמוֹ למשׁל בּהַמוֹת אוֹ עַבַדִים שָאוֹתַם הַמּוֹכֵר מֲשָׁאִיר אֶצְלוֹ.

פעם אדוֹני העיר היו מחזיקים עבד שׁכּוּנה **״סַנְטֶר״.** הוּא הַיַה יוֹדֵעַ בְּעַל פֶּה אֵת כַּל תחומי הַשַּׁדוֹת בּאזוֹר, ועליו גם היַה לזכּוֹר מִי הֱם הַבְּעַלִים שֵׁל כָּל שַׂדֵה וְאֵיזֵה שַּׂדֵה מוּשָׂכֶּר וּלְמִי. כֹּה חָשׁוּב הָיָה תַּפְּקִידוֹ, עַד

פדי פּךְ שַׁהעיר לֹא היִתה יְכוֹלה להתנהל היטב ללא ָהַסַּנְטֵר. לְפִיכַךְ אַמַר רַבִּי שִׁמְעוֹן בֵּן גַּמִלְיאֵל שֶׁהַסַּנְטֵר הוּא כָּמוֹ חֵלֵק בִּלְתִּי נִפָּרָד מֵהָעִיר, וִאָם מִישֵׁהוּ מוֹכֵר אֵת ָהַעִיר וְיֵשׁ לוֹ שָׁם עֲבֶד-סַנְטֵר, הַמְּכִירָה חַלָּה גַּם עַלַיו.



### Daf 69: RAV YEHUDAH, "THE SHARP ONE"

Rav Yehudah lived in Babylonia and was a member of the second generation of Babylonian Amoraim. He was the student of two of the great Amoraic scholars: Rav and Shmuel.

Ray Yehudah's father, Ray Yechezkel, was a talmid chacham, who was also well known for his good deeds. Rav Yechezkel merited to have two sons who were also talmidei chachamim: Rami bar Yechezkel and Rav Yehudah bar Yechezkel (who is generally referred to in the Talmud as "Rav Yehudah").

Initially, Rav Yehudah learned Torah with Rav at the yeshivah in Sura. After Rav died, Rav Yehudah spent a short period at the yeshivah in the Babylonian city of Hutzal. Afterward, he went to study at Shmuel's yeshivah in Nehardea. Shmuel greatly admired his student Rav Yehudah, and was accustomed to referring to him by the nickname "Shenina" (sharp one), from the terms shanun (witty) and cha'rif (sharp), since Rav Yehudah's mind was the sharpest.

## דף ס"ט: רב יהויו



רַב יָהוּדָה חַי בִּבָבֵל וָהוּא בֵּן הַדּוֹר הַשֵּׁנִי שֵׁל אֲמוֹרָאֵי בָּבֵל. הוּא הַיַה תַּלְמִידָם שֵׁל שְׁנַיִם מִגְּדוֹלֵי הַאַמוֹרָאִים, רב ושמואל.

אָבִיו, רַב יִחֵזְקֵאל, תַּלְמִיד חָכֶם הָיָה וְהוּא הָיָה מְפוּרְסָם גַּם בִּמַעשָּׁיו הַנָּאִים. רַב יְחֶזְקֵאל זָכָה לִשְׁנֵי בַּנִים תַּלְמִידֵי חֵכָמִים: רַמִּי בַּר יִחֲזְקֵאל וַרַב יִהוּדָה בַּר יִחֵזְקֵאל שַׁבִּדֵרֶךְ כִּלָּל מִכוּנֵה בַּתַּלְמוּד, ״**רֶב יִהוּדָה״,** סְתַם.

בָּתִחִילָּה לָמַד רַב יִהוּדָה תּוֹרָה בִּישִׁיבַת סוּרַא, אצל רב. אחר כּרָ, כּשׁנִפּטר רב, הוּא שהה תּקוּפה קצַרָה בַּיִשִּׁיבָה שֶׁהַיִתָה בַּעִיר הוֹצֵל בִּבָבֵל וְאַחַר כַּךְ עַבַר לַלְמוֹד בַּיִשִּׁיבַה שֵׁל שָׁמוּאֵל, בִּנָהַרְדְּעַא. שָׁמוּאֵל הוֹקִיר מָאוֹד אֶת תַּלְמִידוֹ רַב יִהוּדָה, יָהוּא הַיָה רָגִיל לְקְרוֹא לוֹ בַּכִּינוּי ״שָׁנִינַא״ מַלְשׁוֹן שַׁנוּן וַחַרִיף, לְפִי שֵׁמוֹחוֹ הַיַה חַרִיף בִּיוֹתֶר.

### Daf 70: A DEPOSITORY NOTE

# דַף ע׳: שִׁטַר בִּיקָּדוֹן



A person who deposits money or an item with someone else can draft a shtar (document) with the details of the pikadon (deposit) and have it signed by witnesses. In the future, the shtar can be used as proof that the deposit had indeed taken place. This document is called a "Shtar Pikadon" (depository note).

A custodian can make three possible claims in order to be exempt from liability:

- a. "No such thing ever happened. You never deposited anything with me".
- b. "Correct, you did deposit something with me, but I already returned that item to you".
- c. "Indeed, you did deposit something with me, but armed thieves came and forced me into giving the deposited item to them. I was coerced". Indeed, most types of shomrim (guardians), except for the "shoel" (borrower), are patur (exempt) from repaying the value of an item under their watch if it was taken from them by force.

Against which claims does a Shtar Pikadon provide protection?

Regarding the first claim, the shtar certainly helps, since it proves there had been a pikadon. In relation to the third claim, the shtar provides no benefit. As for the second claim, there is a principled debate in the Talmud discussing the extent to which possessing a depositary note would help.

אַדַם שַׁמַּפָקִיד אָצֵל חֲבֶרוֹ כָּסֶף אוֹ חֶפֵץ, יַכוֹל לְכָתּוֹב שְׁטַר עם פָּרָטֵי הַהַפִּקָדָה וּלְהַחִתִּים עָלָיו עֵדִים, וּבֵעָתִיד הוּא יוּכַל לָהִשָּׁתַּמֵשׁ בּוֹ לְרְאָיָה שֶׁאָכֵן הַהַפְּקָדָה הִתְקַיִּמָה. ַבּשָּׁטַר הַזֵּה נִקְרַא ״**שָּׁטַר פִּיקַדוֹן״.** 

בעת שאדם טוען שהוא הפקיד אצל חברו דבר-מה, יכול הַנִּתַבַּע לְטָעוֹן שָׁלוֹשֶׁה דְּבַרִים כָּדֵי לְפָטוֹר אֵת עֲצְמוֹ:

- א. לא הָיוּ דָּבָרִים מֵעוֹלָם. אַף פַּעַם לא הִפְקַדְתָּ אֵצְלִי.
  - ב. נַכוֹן, הִפְקַדְתַּ אֶצְלִי, אֱבָל כָּבַר הֵחְזַרְתִּי לְרְּ אֶת הַפִּיקַדוֹן.
    - ג. אָכֵן הִפְּקַדְתָּ אֱצְלִי, אֱבָל בַּאוּ שׁוֹדִדִים עם נשק והכריחו אותי לתת להם את הַפִּיקָדוֹן וַאֲנִי אַנוּס. אַכֵן רוֹב הַשּׁוֹמְרִים (לְמַעֵט שׁוֹאֵל) פָּטוּרִים אָם אַבַד מֵהֶם) הַפִּיקַדוֹן בָּאוֹנֵס.

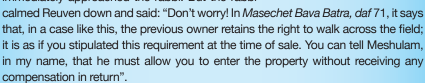
כָּנֵגֶד אֵיזוֹ טַעַנָה יַעַזוֹר לַמַּפְקִיד ״שָּׁטַר ָה**ַפִּיקַדוֹן״?** עַל טַעֲנָה א׳ בַּרוּר שֶׁהַשָּׁטָר יַעֲזוֹר, שַׁהַרֵי בַּשָּׁטָר כָּתוּב שֵׁהָיִתָה הַפִּקָדָה. עַל טַעֵנָה ג׳ אֵין כָּל תּוֹעֵלֵת בַּשָּׁטָר. בִּקֲשֶׁר לְטַעֵנָה ב׳ קַיָּם דִּיוּן עֵקְרוֹנִי בַּתַּלְמוּד עַד כַּמַּה הַשָּׁטַר יַכוֹל לַעַזוֹר.

#### Daf 71: SALE OF THE FIELDS AND BIRD COOPS

Reuven was the richest person in the village. Over time, his business steadily deteriorated and he needed to obtain a substantial sum of money in order to save his business interests. He decided to sell one of his fields to Meshulam. However, Reuven stipulated to Meshulam that he needed the bird coops in

the center of the field and that these were not to be included in the sale. Meshulam agreed to the terms and they concluded the kinyan (acquisition) properly, as required by law.

A few days later, Reuven's workers came to remove several birds from the coops. To their surprise, Meshulam told them: "The bird coops do indeed belong to Reuven. However, the field belongs to me and I do not allow anyone to cross through my field. Tell Reuven that if he wants access to the bird coops, I require 100 Shekels for each crossing". Disturbed after hearing what Meshulam had demanded, Reuven immediately approached the rabbi. But the rabbi



# דף ע"א: מכירת השדות והשובכים

ּפָדֵי לְהַצִּיל אֶת עַסָקַיו רָאוּבֶן הַיַה זַקוּק לְהַשִּׂיג סְכוּם כֵּסֵף גַּדוֹל, וָהוּא הֶחָלִיט לִמְכּוֹר לִמְשׁוּלֵם אֵת אַחַד הַשַּׁדוֹת שבבעלוּתוֹ, אבל הוּא **התנה עם משוּלם: ״את השוֹבכים** 

שַׁבָּאֵמְצַע הַשַּׂדֵה אֵנִי צַרִיךְ, הֶם מְחוּץ לַמְּכִירַה״. מִשׁוּלַם הָסִכִּים וְהֵם עֲשׂוּ קניו כדת וכדיו.

אחרי ימים אחדים הגיעוּ הפּוֹעלים שֶׁל רָאוּבֵן לְהַבִּיא יוֹנִים מָן הַשּוֹבַכִּים, וּלְהַפְתַּעַתַם אַמַר לַהֵם מְשׁוּלַם: ״הַשּוֹבַכִּים אוֹמִנַם שֵׁל רְאוּבֵן, אַבַל הַשָּׁדֵה שֵׁלִּי, וּבְכֵן, אֲנִי לא מַרשֵה לְאִישׁ לַעֲבוֹר בַּשָּׂדֵה שֵׁלִי. תֹאמרו לָרְאוּבֵן שָׁאָם הוּא רוֹצֵה לַעֲבוֹר לשׁוֹבכים, הרי שׁעל כּל פּעם אני **דּוֹרשׁ מאה שׁקלים״.** מיַד כּשׁראוּבן שַׁמַע אֵת הַדָּבַרִים הוּא רַץ אֵל הַרַב בָּדְאַגָּה, אֲבַל הַרֵב הָרְגִּיעוֹ וְאַמַר לוֹ:

״אל דאגה - בּמסכת בּבא בּתרא, דף ע״א, כּתוּב שבּמקרה ַכַּזָה נוֹתָרָה לָךְ זָכוּת מַעֲבַר בַּשַּׂדָה, וּכָאִילוּ שֶׁהָתְנֵיתַ כַּךְ בִּזְמַן הַמְּכִירָה. אַתַּה יָכוֹל לְהַגִּיד לְמְשׁוּלָם בִּשָׁמִי שֶׁהוּא חַיַב לַתֶת לְךָ לַעֲבוֹר בַּשָּׁדֵה לְלֹא כַּל תִּמוּרַה״.





### Daf 72: CONSECRATING AN ANCESTRAL FIELD

## דַּף ע"ב: מַקְדִישׁ שַׂנֵדה אַחוּזַה 🔷

Hekdesh is an item or sum of money that has been consecrated to the Beit HaMikdash. When the Beit HaMikdash stood, a person was able to give a gift directly to the Beit HaMikdash. An individual could take money, or an item, or even a field that belonged to him, and say: "Behold, this is Hekdesh," and from that moment the item was the dedicated property of the Beit HaMikdash and it was forbidden for anyone to use it.

What did the administrators of the Beit HaMikdash do with the item? If the consecrated item is needed that exact item must be **used** — e.g., if someone consecrated stones, and there was a need at that time for stones to build a wall for the Beit HaMikdash, then those consecrated stones were used. However, if there is no timely need for the specific consecrated item, then the value of that item is assessed, and whoever wants to redeem it can do so for that amount of cash. The redemption money becomes sanctified in place of the consecrated item; the formerly consecrated item becomes a non-holy object, acquired by the buyer.

On this daf we learn about an object that is not redeemed according to its market value, but instead according to a sum fixed by the Torah. This is the case of a person who consecrated an "ancestral field" (a field inherited from a person's ancestors). The Torah stipulates that the entire area of a particular field may be redeemed for 50 shekels in silver, regardless of whether its market value is higher or lower. (We will learn that the 50-shekel sum only refers to fields redeemed immediately after the Yovel, Jubilee year. However, if there only are a few years until the Yovel, the field may be redeemed at a lower price.)

הַקְדֵשׁ זָה חָפֵץ אוֹ כַּסֵף שַהוּקְדַשׁ לְבֵית הַמִּקְדַשׁ. בַּעַת שַׁבֵּית ַהַמָּקְדַּשׁ הַיָּה קַיָּם, אַדָם הַיָּה יָכוֹל לָתֶת מַתַּנָה לְבֵית הַמִּקְדַשׁ - הוּא ָנָטַל כַּסֵף, אוֹ חֵפֵץ, אוֹ אָמַר עַל שָּׂדֵה הַשַּׁיָּךְ לוֹ: ״**הֵרֵי זֵה הֵקְדֵּשׁ״**, ַמאוֹתוֹ רֵגַע הַחֱפֵץ שַיַּךְ לַהֵקְדֵּשׁ וָאַסוּר לְאִישׁ לְהִשְּׁתַּמֵשׁ בּוֹ.

וּמָה עַשַּׂה הַהַקְדֵּשׁ בַּחֶפֶץ? וּבַכֵּן, אָם הַהַקְדֵשׁ צַרִיךְ אֶת אוֹתוֹ **חפץ,** למשל, אם מישהוּ הקדיש אבן וּבדיּוּק צריכים אבנים לבנוֹת אָת חוֹמַת בֵּית הַמִּקְדַּשׁ - נוֹטָלִים אֶת הַאֶבֵן שֵׁהוּקְדָּשָּׁה. **אָם** הַהֶּקְדֵשׁ אֵינוֹ זָקוּק לַחֶפֵץ, מַעַרִיכִים כַּמַּה הוּא שַׁוֵה וּמִי שַׁרוֹצֵה ָיַכוֹל לִפְדוֹת אֵת הַחֶפֵץ מֶהַהֶקְדֵּשׁ בַּסִּכוּם הַזֵּה. הוּא נוֹתֵן כֶּסֵף, ַהַּכֶּסֶף נִהְיֶה קָדוֹשׁ בִּמְקוֹם הַחֵפֶץ שֶׁנָהְיָה חוּלִּין, וְהוּא זוֹכֶה בַּחֵפֶץ.

בְּדַף זֶה לוֹמְדִים עַל דָּבָר שֵׁלֹא נִפָּדָה לְפִי הַשּׁוֹוִי שֵׁלוֹ בַּשּׁוּק, אֵלַא לְפִי סְכוּם קַבוּעַ הַמְפוֹרָשׁ בַּתּוֹרָה. מְדוּבָּר בָּאַדַם שֵּׁהְקְדִּישׁ "שְּׂדֵה אַחוּזָה" - שַׂדָה שֶׁהוּא יַרָשׁ מֶאֲבוֹתֵיו. הַתּוֹרָה קוֹבַעַת שֶׁכַּל שֵׁטַח ָמְסוּיַם בַּשָּׂדֶה פּוֹדִים בַּחֲמִישִּים שָׁקְלֵי כֵּסֶף, בֵּין אָם בִּפּוֹעַל מְחִיר ַהַשּׁוּק שֵׁלּוֹ גַּבוֹהַ יוֹתֵר אוֹ נַמוּךְ יוֹתֵר.



### Daf 73: "ONE WHO SELLS A SHIP"

The first Mishnah in this perek deals with a person who agreed to sell his ship to another individual. The Mishnah specifies which items are included in the sale. The Mishnayot that follow deal with the sale of animals and passenger wagons, and so on, specifying which items are to be included in those sales. The following items are included in the sale of a ship, even if they were not specified in the sales agreement; the ship's mast, the sails, the anchor, and the oars. However, large sacks storing merchandise aboard the ship, and belonging to the seller, are not included in the sale, since they are not a part of the ship. Only in a case where it was agreed in advance that the sale of the ship will include all its contents are the sacks to be included.

## ״דף ע״ג: ״המוכר את הספינה



הַמּוֹכֵר אֶת הַסְּפִינָה בִּלִי לְפַרֵט מַה נִּכְלֵל בַּמְכִירַה, אֱלֵה הַדְּבַרִים הכּלוּלים בּמכירה: תּוֹרן הספינה, המפרשים, העוֹגן והמשוֹטים. אוּלַם אָם לַמּוֹכֶר הַיוּ בַּסְפִינַה שַׂקִּים גָּדוֹלִים שֵׁמְאַחְסְנִים בַּהֵם סְחוֹרָה, הֶם אֶינָם כָּלוּלִים בַּמְּכִירָה, מְפָּנֵי שֶׁהֶם אֵינַם חֵלֵק מִן הספינה. רק אם הם סיכמו מראש שהמכירה תחול על הספינה וְעַל כַּל מַה שֶׁבָּתוֹכַהּ - גַם הַשַּׂקִים בְּכַלֵל הַמְּכִירַה.





## Daf 74: RAV YEHUDAH

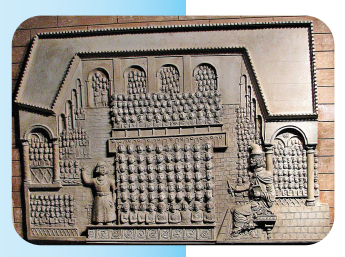
# דַף ע"ר: רַב יִהוּדָה 💽



After the death of Shmuel, Rav Yehudah's teacher who headed the yeshivah in Nehardea, Rav Yehudah moved to Pumbedita and founded a yeshivah there. It became one of the central yeshivot in Babylonia. Rav Yehudah, together with several other Amoraim, earned the nickname "Charifei Pumbedita" (the sharp ones of Pumbedita), owing to the sharpness of their minds. Rav Yehudah merited his greatness in Torah learning due, in part, to his diligent study routines. He dedicated a block of time each month to the repetition and review of what he had previously learned.

In Babylonia, shoes were taken off when a fast was ordained to combat a drought. Chazal related that in a time of drought it was sufficient for Rav Yehudah to remove one shoe from one of his feet for rain to begin to fall, even before he began to pray. It is interesting to know that the version of Birkat Kiddush haLevana, (the blessing over the new moon) that we recite today, as well as Birkat ha-llanot (blessing recited over budding trees), was recorded in the name of Rav Yehudah. He was blessed with a long life - he lived to be over 100 years old! In his old age, Rav Yehudah's eyes grew dim and he had difficulty reading. Nevertheless, the Talmud teaches that when Rav Yehudah needed to sign a shtar (document), he would make the extra effort necessary to read what was written before signing.

אַחַרֵי שַׁנִּפָּטַר שָׁמוּאֵל, רַבּוֹ שֵׁל רַב יִהוּדָה, שֵׁכִּיהֶן בָּרָאשׁוּת יִשִּׁיבַת נָהַרְדְעַא, עַבַר רַב יִהוּדַה לְפּוּמִבְּדִיתַא וָהָקִים בַּהּ יָשִׁיבָה שֶׁהַפְּכָה לְאַחַת הַיִּשִּׁיבוֹת הַמֵּרְכַּזִיּוֹת בָּבָבֵל. רָב יִהוּדָה וָאֵמוֹרָאִים נוֹסָפִים זַכוּ לַכִּינּוּי ״חֵרִיפֵי דַּפּוּמְבָּדַתֵיא״ עַל שֶׁם חַרִיפּוּת שָׂכָלַם. רַב יְהוּדַה זַכַה ּלְגִדוּלָתוֹ בַּתּוֹרָה, בֵּין הַיֵּתֵר, מִפְּנֵי שָׁקִידָתוֹ בַּתּוֹרָה וָהַקְפֶּדַתוֹ לַחְזוֹר שׁוּב וַשׁוּב עַל לִימוּדוֹ. הוּא קַבַע לְעַצְמוֹ בָּכַל חוֹדֵשׁ לְפַנּוֹת זְמַן מָסוּיַם לַחְזוֹר וּלְשַׁנֵן אֶת לִימּוּדוֹ.



חַז״ל מעידים שׁבּעת עצירת גְּשָׁמִים דַּי הָיָה בָּכָךְ שֵׁרַב יָהוּדָה יוֹרִיד אֵת נַעַלוֹ מֵרֶגֵל יִ אחת (הם היוּ נוֹהגים לחלוֹץ נַעַלַיִם בָּעֵת שֶׁקַבְעוּ תַּעַנִית עַל עַצִירַת גִּשַׁמִים) וּכְבַר יַרדוּ גּשׁמים. עוֹד לפני שׁהוּא הָתְחִיל לְהָתְפַּלֵּל וּלְהָתְעַנּוֹת - כָּבַר מִילָאוּ אֶת מִבוּקַשׁוֹ. מְעַנְיֵן לַדַעַת שַׁנּוֹסַח בִּרְכַּת קידוש הַלְבַנָה שַׁבְּיַדִינוּ, כַּךְ גַם נוֹסַח בָּרְכַּת הַאִּילַנוֹת, נִמְסָרוּ מִפָּיו שֵׁל רַב יְהוּדָה. רַב יִהוּדָה הֵאֵרִיךְ יָמִים וְהוּא חי יוֹתֵר ממאה שׁנים.

### D'VAR TORAH: PARASHAT SHOFTIM

# דָבַר תּוֹרָה: פָּרָשַׁת שׁוֹפָטִים

In our portion, the Torah commands the appointment of judges and law enforcement officers "in all your gates", which literally means at the city gate. This was the central place where the commercial and social life of the state took place. However, we can also infer from the words "you shall appoint for yourself" that the Torah hints at the personal world of each individual — to have judges and law enforcement at their own "gates" meaning, the instruments that serve as openings through which a person hears, sees, speaks, and acts. Even there, in one's individual world, a person is required to "appoint judges" who will examine and check that the actions occurring in the private realm are correct and good. From the judges that each person appoints at their gates, it is undoubtedly easier for the work of the judges at the city gates, because the society as a whole will be more righteous and well-regulated.

תלמוד ישראלי

אֶת הַשּׁוֹפְטִים וְהַשּׁוֹטָרִים מְצַוָּה הַתּוֹרַה בְּפַרַשָּׁתֵנוּ ַלַשִּׂים **״בָּכַל שָׁעַרִירָ**״, וּבָאפָן פַּשׁוּט הַכַּוַנַה הִיא ּלְשַׁעַר הָעִיר, הַמָּקוֹם הַמֵּרְכָּזִי בּוֹ הִתְקַיִּמוּ חַיֵּי הַמִּסְחָר וַהַחֲבָרָה שֵׁל הַמִּדִינָה. אוּלַם נִתַּן גַּם לְדַיֵּק מֶהַמִּלִּים **״תָּתֵּן לְרָ״** שֶׁהַתּוֹרָה רוֹמֶזֶת גַּם עַל הַעוֹלַם הַאָישִׁי שֵׁל ּכַּל אֲחַד וָאֵחַד - שֵׁיָּתֵּן לוֹ שׁוֹפָטִים וְשׁוֹטָרִים ״בָּשָּׁעַרַיו״ - אלו האיברים המשמשים כפתחים דרכם האדם שׁוֹמֵע, רוֹאָה, מִדַבָּר וּפּוֹעֵל. גַּם שָׁם, בִּעוֹלַמוֹ הַאִּישִׁי, ַנִדְרָשׁ הָאָדָם **״לָשִּׁים שׁוֹפְּטִים״** שַׁיָּבַחֵנוּ וְיִבְדְּקוּ שהפעלות שמתרחשות שם נכונות וטובות. ומתור ָהַשּׁוֹפָּטִים שַׁיָּתֵּן כַּל אַדָם בִּשָּׁעַרֵיו, אֵין סַפֶּק כִּי עֲבוֹדַתַם ָשֵׁל הַשּׁוֹפָטִים שַׁבִּשִּׁעָרִי הָעִיר כָּלָהּ תִּהְיֵה קַלָּה יוֹתֵר, ַמִשׁוּם שֶׁהַחֶבָּרָה בִּכְלַלָּהּ תִּהְיֵה יִשָּׁרָה וּמִתְקֵּנֵת יוֹתֶר.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A.

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N

**GAL NAOR:** CHAIR, DAF YOMI FOR US YAEL SCHULMAN: DIR., DAF YOMI FOR US www.talmudisraeli.org • yael@talmudisraeli.co.il TEL. 914/413-3128