



Seder Nezikin | Masechet Bava Metzia 46-52 | Shabbat Parashat Metzora | 6-12 Nissan



(April 14-20)

### **Daf 46: ACQUISITION USING MONEY**

דף מ"ו: "קנין בַּסֵף"



Another type of kinyan is kinyan kessef (acquisition using money), whereby the money paid by a buyer in exchange for an object is what constitutes the kinyan. In this type of kinyan, the object becomes the property of the buyer. What can be acquired with money? Only karka'ot (land). Metaltelin (moveable objects) may not be acquired using money. For example, if someone paid an animal salesman for a horse, the buyer does not in fact acquire that horse

until s/he pulls the horse (kinyan meshicha).

Why? Rabbi Yochanan explains: The Torah actually permits the *kinyan* of *metaltelin* with the payment of money. However, *Chazal* rescinded this option because they feared cases in which *kinyanim* made through the payment of money would lead to negligence by the seller. For example, if a person paid for produce and left it with the seller, there is a suspicion that the seller might no longer take good care of that produce, since it no longer belonged to him/her. Therefore, *Chazal* stipulated that money transferred from a buyer to a seller does not constitute *kinyan* of an object. If something happens to that object before the buyer takes physical possession of it, the loss is borne by the seller, and he is responsible for returning the money to the buyer. However, even though the payment of money does not constitute *kinyan* of the object, once a buyer has paid money to the seller the buyer cannot renege on the purchase.

סוּג נוֹסָף שֶׁל קִנְיָן הוּא "קְנְיַן בֶּסֶף". הַבֶּסֶף שֶׁמְשַׁלֵּם הַקּוֹנֶה לַמּוֹבֵר תְּמוּרַת הַחֵבֶּץ הוּא זָה שֶׁעוֹשֶׂה אֶת הַקּנְיָן הוּא "חָבֶּץ הוּא זָה שֶׁעוֹשֶׂה אֶת הַקּנְיָן זָה הַחֵבֶּץ נְהְיָה שַׁיְּךְּ לַקּוֹנֶה. מָה אֶפְשָׁר לְקנוֹת בְּכֶסֶף? רַק קַרְקָעוֹת! אוּלָם חֲפָצִים מִשַּלְטְלִים אִי אֶפְשָׁר לִקְנוֹת בְּכֶסֶף. בְּלוֹמַר: מִי שֶׁשִּׁלֵם לְמוֹבֵר בְּהַמוֹת עַל סוּס, הַסּוּס אֵינוֹ שַׁיָּרְ לוֹ עַד שֶׁהוּא בְּמִמוֹת אַל סוּס, הַסּוּס אֵינוֹ שַׁיָּרְ לוֹ עַד שֶׁהוּא יִמְשׁׂרְּ אֶת הַסּוּס וְיַצֵשֶׂה בּוֹ "קִנְיַן מִשִׁיכָה".

מַדּוּעַ? רַבִּי יוֹחָבָן אוֹמֵר: מִן הַתּוֹרָה בֶּאֶמֶת גַּם מִשַּלְטְלִים אֶפְשָׁר לִקְנוֹת בְּכֶסֶף, אֲבָל חֲכָמִים בִּטְלוּ אֶפְשָׁרוּת זוֹ, מִפְּנֵי שָׁאִם נַנִּיחַ אָדָם קָנָה תְּבוּאָה בְּכֶסֶף וְהוּא הִשְׁאִיר אוֹתָהּ אֵצֶל הַמּוֹבֵר, בְּעֵת קַיָּם חֲשָׁשׁ שֶׁהַמּוֹבֵר בְּבָר לֹא יִשְׁמֹר בָּל בָּךְ טוֹב עַל הַתְּבוּאָה, כִּי הִיא אֵינָהּ שֶׁלוֹ, לָבֵן תִּקְנוּ חֲבָמִים: הַבָּסֶף שֶׁהָעֲבִיר הַקּוֹנֶה לַמּוֹבֵר אֵינוֹ מִקְנָה לַקּוֹנֶה אֶת הַחֶבֶּץ, וְאִם יִקְרֶה מַשָּׂהוּ לַחֵבֵּץ, מִי שִיפְסִיד זָה הַמּוֹבֵר, כִּי הַחֵפֶץ שֶׁל הַמוֹבֵר הוּא שָׁנִּזּוֹק וְעָלָיו יִהְיֶה לְהַחֲזִיר אֶת הַבֶּסֶף לִידֵי הַקּוֹנָה. עִם זֹאת – אַף עַל פִּי שֶׁבֶּסֶף אֵינוֹ קוֹנֶה חֲפָצִים, מִי שַׁשִּׂלֶם בַּסֵף אִינוֹ רַשְׂאִי לְהָתְחֵרֵט עַל הַקְּנָּהָּה.

## Daf 47: MA'ASER SHEINI, THE SECONDARY TITHE

דף מ״ז: מַעשׁר שַׁנִי



An individual who owns produce grown in *Eretz Yisrael* is required to set aside trumot u'maasrot (Priestly emoluments and tithes). Terumah designated for the kohanim is set aside first. Afterward, "ma'aser rishon" (first tithe) is set aside for the Levi'im, followed by setting aside "ma'aser sheini" (secondary tithe), or "ma'aser oni" (tithe for the poor). In a year during which ma'aser oni is obligatory, there is no requirement to set aside ma'aser sheini; in a year during which ma'aser sheini must be set aside, there is no requirement to set aside ma'aser oni.

During the time of the *Beit HaMikdash*, those who grew fruits would set aside 1/10 of the yield of crops, to be eaten in Jerusalem in a state of purity. The Torah allows the fruit-grower to sell the fruit in exchange for money which must be brought up to Jerusalem and used to purchase food.

These foods become consecrated with the sanctity of *ma'aser sheni*. Two laws apply: (a) It must be eaten exclusively in Jerusalem and (b) the

'unclean' are forbidden to eat it. Because the Beit HaMikdash has been destroyed, we are no longer able to partake of ma'aser sheini. Therefore, we must redeem the fruit designated for ma'aser sheini and its sanctity is transferred to coins.



אָדָם שָׁיֵשׁ לוֹ פֵּירוֹת שָׁגָּדְלוּ בְּאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל, צָרִיךְּ לְהַפְּרִישׁ מֵהֶם תְּרוּמוֹת וּמֵעְשְׂרוֹת. תְּחִילָּה מַפְּרִישִׁים תְּרוּמָה הַמְיוֹעֶדֶת לַכּוֹהָנִים, אַחַר כָּךְ מֵעֲשֵׂר רָאשׁוֹן הַמְיוֹעֶד לַלְּוִיּם, וְאַחַר כָּךְ מַפְרִישִׁים מַעֲשֵׂר נוֹסְף ״מַעֲשֵׂר שָׁנִי״ או ״מַעֲשֵׂר עָנִי״. בְּשָׁנָה בָּהּ מַפְרִישִׁים מַעֲשֵׂר עָנִי אֵין מַפְּרִישִׁים מַעֲשֵׂר שָׁנִי, וּבְשָׁנָה בָּהּ מַפְרִישִׁים מַעֲשֵׂר שָׁנִי, אֵין מַפְּרִישִׁים מַעֲשֵׂר עָנִי.

> בִּזְמַן שֶׁבֵּית הַמִּקְדָּשׁ הָיָה קַיָּם, בַּעַל הַפֵּירוֹת הָיָה מַפְּרִישׁ עֲשִׂירִית מֵהַפֵּירוֹת וְאוֹכֵל אוֹתָם בְּטְהֵרָה בִּירוּשָׁלַיִם. אִם הוּא רוֹצָה, הַתּוֹרָה מְאַפְּשֶׁרֶת לוֹ לִפְדּוֹת אֶת הַפֵּירוֹת תְּמוּרַת כֶּסֶף, וְאֶת הַכָּסֶף יֵשׁ לְהַעֲלוֹת לִירוּשָׁלַיִם וְלִקְנוֹת עִמּוֹ דְּבַר-מַאֲכָל.

דְּבַר הַמַּאֲכָל מִתְקַדֵּשׁ בִּקְדוּשַׁת מַעֲשֵׂר שֵׁנִי שְׁנִי דִּינִים: א. אֶפְשָׁר לֶאֱכוֹל אוֹתוֹ בִּירוּשָׁלִיִם בָּלְבַד. ב. לְטְמֵאִים אָסוּר לֶאֱכוֹל אוֹתוֹ. הַיּוֹם, שֶׁלְצַעֲרֵנוּ בֵּית הַמִּקְדָּשׁ חָרֵב, אֵין אֶפְשָׁרוּת לֶאֱכוֹל מַעֲשֵׂר שֵׁנִי, לְפִיכָךְ פּוֹדִים אֶת פֵּירוֹת מַעֲשֵׂר שָׁנִי וּמַעֲבִירִים אֶת קְדוּשָׁתָם לְמַטְבֵּעַ.

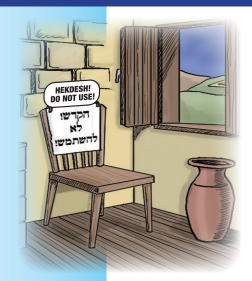
## **DAF 48: PROHIBITION ON MISAPPROPRIATION** OF PROPERTY DEDICATED TO THE BEIT HAMIKDASH

# דף מ״ח: אַיפור מַעִילַה בְּהֵקְרַשׁ 🦠



"Hekdesh" is money or property belonging to the Beit HaMikdash. If a person says "I dedicate this chair to the Beit HaMikdash" then from that moment the chair is categorized as hekdesh.

There is Torah prohibition against (misappropriation), an attempt to take something improperly for oneself. It is forbidden to derive benefit from hekdesh; one who does so transgresses the ban on misappropriation. The Torah rules very harshly regarding me'ilah. It requires an individual who transgresses this prohibition, even unintentionally, to bring a korban asham (guilt offering).



״הקדש״ הוא ממון ששיַר **לְבֵית הַמְּקְדֵּשׁ.** לְמֵשַׁל, אֲדַם אַמר: ״אַני מקדישׁ אַת הכּיסּא שַׁלִּי לְבֵית הַמִּקְדַּשׁ״, מֵאוֹתוֹ רֲגַע ַהַכִּיסֵא שַׁיָּךְ לַ״הֵקְדֵּשׁ״.

התורה אומרת שיש **איסור** ּכָּלוֹמַר, ״מְעִילַה״. אסוּר לֵיהַנוֹת מֶהֶקְדֵּשׁ, וּמִי שֵׁנַהֵנָה מ״הקדש״ עבר על איסור מעילה כה החמירה התורה באַיסוּר מעילה עד שהעוֹבר בָּשׁוֹגֵג עַל אִיסּוּר מִעִילָה חַיַּב לָהָבִיא קוֹרְבָּן לְכַפַּרַה.

### Daf 49: "EXCESSIVE OVERPRICING"

דף מ"ט: "אונאת ממון" 🥌



The prohibition against telling a person something that will distress him is known as "ona'at dvarim." Another type of fraud, "ona'at mammon," prohibits obtaining money in a dishonest manner. According to halakhah, a merchant is prohibited from selling an object at a price higher than its true value without the customer's knowledge. It is a merchant's right to tell a customer "Be aware, the price for a pound of cucumbers in the market is two dollars and I sell them for three dollars." If the customer asks why, the merchant may say: "Because that's the way it is." If the customer still wants to purchase the item, despite the overpricing, he may do so. If, however, the customer is unaware that the merchant's price is unusually high, then the merchant transgresses the prohibition on fraud.

This halakhah applies to the customer as well. If the merchant offers an item at a price significantly below the going rate and the customer knows that the price should be higher, the customer must inform the merchant of that price discrepancy. The customer should say: "It would be my pleasure to purchase such a bargain, but you must know that this item's going price is higher, and you can charge more for it."

אַסוּר לַמּוֹכֶר לָמִכּוֹר חֶפֶץ בִּמְחִיר יַקַר מֵעֵרָכּוֹ הַאַמִיתִּי, מְבִּלִי שהקונה יודע זאת. כלומר: זכותו של המוכר לומר לקונה: ״מחירוֹ שׁל קילוֹ מלפפוֹן הוּא שׁישׁה שׁקלים, ואני רוֹצה לְמְכּוֹר בָּשִׁישִׁים שָׁקַלִים״. זֶה מוּתַּר. יָרְצֵה הַקּוֹנֵה לְקָנוֹת -יָקנָה. לֹא יַרְצָה - לֹא יִקנָה. אַ**רְ אָם הַקּוֹנֵה אֵינוֹ יוֹדֵע שֵׁהוּא** ָמִשַּׁלֵּם מִחִיר יָקַר, אֱזַי הַמּוֹכֵר עוֹבֵר עַל אִיסּוּר הוֹנָאָה.

הַלַּכָה זוֹ מִתְיַחֶסֶת גַּם אֵל הַקּוֹנָה. **אָם הַמּוֹכֵר דּוֹרֵשׁ** ָמְחִיר זוֹל מִפְּנֵי שֶׁהוּא אֵינוֹ יוֹדֵעַ שֶׁהַמְּחִיר יַקַר יוֹתֶר, ַחַיָּב הַקּוֹנֶה לוֹמַר לַמּוֹכֶר: ״אֵנִי שָּׁמֵחַ לְקָנוֹת בִּזוֹל, אֲבַל עָלֵיךְ לָדַעַת שָׁהַמִּחִיר שֵׁל הַחֵפֵץ יָקָר יוֹתֵר וְאַתָּה יָכוֹל לִקַבֵּל עַלַיו יוֹתֶר כֵּסֶף״.





## Daf 50: NULLIFICATION OF A BUSINESS DEAL

## דף נ׳: ביטול עסקה 🍑

On the previous page we learned that a person is prohibited from selling an item at a price higher than its true value if the buyer is unaware that that price is inflated. What is done if, despite the prohibition, someone nonetheless sells an item at a higher price? Is the deal automatically void? Is the buyer permitted to demand money back from the merchant? There are three possibilities:

- 1) If an item is sold for slightly more than its usual price, the deal is not nullified and the seller is not required to return the price difference.
- 2) If an item is sold for one-sixth above its usual price, then the deal is not nullified. However, the seller must return the difference in price to the buyer. For example, if the seller sold, for \$60, stereo speakers worth only \$50, that seller took an unwarranted additional one-sixth from the buyer. The Talmud calls this one-sixth "shtut."
- 3) If an item is sold for more than onesixth above its usual price, then the deal is nullified completely and the seller must return the entire purchase price to the buyer.

אָדַם אֵינוֹ רַשַּׁאי לִמִּכּוֹר חֶפֶץ בִּמְחִיר יַקַר מֶעֵרְכּוֹ הַאֲמִיתִּי, אָם הַקּוֹנַה אינוֹ יוֹדע שהמחיר יַקר. מה עוֹשִׁים אם בַּכל זאת אדם מכר חפץ בָּמַחִיר יַקַר? הַאָם הַעְסָקָה מִתְבַּטֵּלֶת? הַאָם הַקּוֹנֵה רַשַּׁאי לִדְרוֹשׁ ָאֶת הָעוֹדֶף מִן הַמּוֹכֵר? וּבְכֵן, יֶשְׁנָן שָׁלוֹשׁ אֵפִּשָׁרוּיּוֹת:

א. אָם הַחֶפֶץ נִמְכַּר **קּצַת יוֹתֵר יַקַר מִמְחִירוֹ**, הַעְסְקָה אֵינַהּ ַמִתְבַּטֵלֶת, וָהַמּוֹכֵר אַפִּילוּ אַינוֹ צרירְ להחזיר אַת העוֹדף.

ב. אָם הַחֵפֵץ נִמְכַּר יָ**קָר יוֹתֵר בִּשִּׁישִּׁית מִמְּחִירוֹ הַאַמיתּי -**הַעְסָקָה אֵינַהּ מִתְבַּטֵּלֶת, אֲבָל הַמּוֹכֵר חַיַּב לְהַחַזִיר לַקּוֹנֵה אֶת הַעוֹדֵף. לְמַשָּׁל, אָם הַמּוֹכֵר מַכַּר בְּשִׁישִּׁים שָׁקַלִּים רַמְקוֹלִים שַׁשַּׁוִים חַמִּישִּׁים שָׁקַלִּים, הָרֵי הוּא לַקַח שִׁישִּׁית מִיוּתַּרֶת מְן ַהַקּוֹנֶה. בַּגְּמָרָא הַשִּׁישִׁית מְכוּנַה ״שָׁתוּת״.

> ג. אָם הַחֶפֵץ נִמְכַּר **בִּיוֹקֵר** של יוֹתר משׁישׁית -הַעָסָקָה בִּטֵלָה לַחֱלוּטִין ּועַל הַמּוֹכֵר לְהַחַזִּיר לַקּוֹנֶה אֶת כַּל סְכוּם הַקְנָיַה.



## 🗭 Daf 51: THE TANNA, RABBI MEIR

## דַף נ״א: הַתַּנַא רַבִּי מֵאִיר 🖊

Rabbi Meir is among the most frequently cited Tannaim in the Mishnah. He is also one of the few Tannaim whose fathers' names we do not know. It is not even certain whether "Meir" (illuminator) was indeed his real name. Some say that Rabbi Meir received this name because he illuminated the Sages' eyes with Torah wisdom, but that his given name was different. What little we know of his ancestry is the Talmudic legend that Rabbi Meir was a descendant of the Roman Emperor Nero. After Nero escaped assassination and converted, he merited having Rabbi Meir as one of his progeny.

Rabbi Meir lived in the mid-second century CE, a difficult time for the Jewish people. The Beit HaMikdash had already been destroyed and the Romans had imposed harsh wide-ranging edicts on the Jews. Their spiritual state was even worse.

During that time, 24,000 students of Rabbi Akiva died. As a result, Chazal said, the world was desolate from a lack of Torah until Akiva began once more to transmit Torah teachings to five students who passed those teachings on. Rabbi Meir was among those five students. The Talmud states that Rabbi Meir was known to all as the most outstanding halakhist of his generation. However, halakhah was not consistently decided according to his opinions, since it was not always possible to understand the precise meaning of his words.

רבּי מאיר, שדבריו מוֹפִיעים לרוֹב בּמשׁנה, הוֹא בִּין התּנאים היחידים ַשָּאֵין יוֹדָעִים אֶת שֶׁם אַבִּיו, וִיוֹתֶר מִכַּךְ - לֹא בַּרוּר כִּלַל וּכָלַל כִּי ״מֵאִיר״ ָהַיָה שָׁמוֹ. יֵשׁ אוֹמְרִים שָׁהוּא כּוּנַּה כַּךְ עַל שֵׁם שֵׁהַיַה **מֵאִיר** אֵת עֵינֵי הַחֶּכָמִים בִּדְבָרֵי תוֹרָה, אֲבָל שָׁמוֹ הַמִּקוֹרִי הַיָה שׁוֹנָה. כַּל שֵׁיַדוּעַ לְנוּ ָעַל יִחוּסוֹ שֵׁל רַבִּי מֵאִיר, שֵׁהוּא נֵצֵר לְאֵחָד מְקֵיסָרֵי רוֹמִי, נֵירוֹן קֵיסָר, שַבַּרַח וִהָתְגַיֵּר וִזָכָה שֵׁמְבָּנָיו נוֹלַד רַבִּי מֵאִיר.

ַרַבִּי מֵאִיר חַי קָרוֹב לְסוֹף תִּקוּפַת הַתַּנָּאִים. הָיִתָּה זוֹ תִקוּפָה קָשָׁה לְעַם ישראל. בית המקדש כבר נחרב והרומאים הכבידו בגזרות קשות ַעַל עַם יִשְׂרָאֵל עוֹד וַעוֹד, אֲבָל קַשֶּׁה מִכַּךְ הַיַה הַמַּצַב הַרוּחַנִי. בָּאוֹתַם ָהַיָּמִים נִפָּטָרוּ עֵשָׂרִים וָאַרְבָּעָה אֵלֵף תַּלְמִידֵי רַבִּי עֵקִיבָא וְהָיָה הָעוֹלֶם שמם, כּלשׁוֹן חז״ל, מחוֹסר התוֹרה, עד שבא רבי עקיבא ומסר את ָהַתּוֹרָה לַחֲמִישָּׁה תַּלְמִידִים שֶׁהֶעֲבִירוּהַ הַלְאַה, בֵּינֵיהֶם רַבִּי מֶאִיר.





## Daf 52: RABBI MEIR — Continued

## דף נ"ב: התנא רבי מאיר 🤝



Rabbi Meir merited marrying Rabbi Hanina ben Teradion's daughter Bruria, known for her sharp mind as well as her extensive Torah knowledge. Both Rabbi Akiva, Rabbi Meir's teacher, and Rabbi Meir's father-in-law, Rabbi Hanina ben Teradion, were executed by the Romans. They were among the Asarah Harugei Malchut (The Ten Martyrs). The Romans also captured Rabbi Meir's sister-in-law (Bruria's sister), a daughter of Rabbi Hanina ben Teradion. Rabbi Meir miraculously rescued her from captivity. As a result, the Romans pursued Rabbi Meir with the intention of killing him. Rabbi Meir was forced to leave Eretz Yisrael, then under Roman control. He escaped to Babylonia.

Though Rabbi Meir died outside of Eretz Yisrael, Jewish lore has it that he was buried near the city of Tiberias. Rabbi Yehudah HaNasi, redactor of the Mishnah, was among Rabbi Meir's students. Rabbi Yehudah HaNasi claimed that his sharp intellectual acumen stemmed from his close relationship with his teacher, Rabbi Meir. In many instances, halakhot are stated in the Mishnah without naming an author. There is a principle that "unattributed Mishnaic

statements are the words of Rabbi Meir."



רַבִּי מֵאִיר זַכָה לְהִיוֹת חֵתָנוֹ שֵׁל רַבִּי חֲנִינָא בֶּן תְּרַדְיוֹן, הוּא נשא את ברוריה בתו. ברוריה היתה ידועה בחריפותה ואַף יִדִיעוֹתֵיהַ בַּתּוֹרָה הַיוּ רַבּוֹת. גַּם רַבִּי עֵקִיבַא, רַבּוֹ שֵׁל ַרַבִּי מֵאִיר, וְגַם חוֹתָנוֹ, רַבִּי חֻנִינַא בֵּן תִּרַדִיוֹן, נָרְצְחוּ בִּידֵי הַרוֹמַאִים, בֵּין עֲשַׂרָה הַרוּגֵי מַלְכוּת. הַרוֹמַאִים גַּם שָׁבוּ אָת גִּיסַתוֹ, בָּתוֹ שֵׁל רַבִּי חַנִינַא בֵּן תְּרַדִיוֹן, וַרַבִּי מַאִיר ָהְצִילַהּ מָן הַשַּׁבִי בָּדֵרֶךְ פֶּלֶא, וּמֵאָז רַדְפוּ הַרוֹמַאִים אַחַר ָרַבִּי מֵאָיר לָהוֹרָגוֹ וַרַבִּי מֵאָיר נַאַלַץ לָגָלוֹת מֵאָרֵץ יִשְׂרָאֵל, בָּהּ שָׁלְטוּ הָרוֹמָאִים, וְהוּא יָרַד לְבָבֵל.

> ַרבִּי מֵאִיר נִפָּטַר בְּחוּץ לָאָרֶץ וְעַל פִּי הַפָּסוֹרֵת הַמִּקוּבֵּלֵת בִּעַם יִשִּׂרָאֵל הוּא נִקְבַּר בִּסָמוּךְ לַעִיר טְבֵרְיַה. בֵּין תַּלְמִידַיו שֵׁל רַבִּי מֵאָיר הַיַה רַבִּי יָהוּדַה הַנַּשִּׂיא מְסָדֵּר הַמִּשְׁנַה וְהוּא מעיד כי זכה לחריפות בזכות קרבתו ּלַרַבּוֹ, רַבִּי מֵאָיר. פּעַמִים רַבּוֹת נֵאָמְרוּ הַלַכוֹת בַּמִּשְׁנַה, סְתַם, בִּלֹא שֵׁפּוֹרַשׁ ַמִי אוֹמֵר כַּךְ. קַיַּם כִּלֵל הַקּוֹבֵעַ ״סְתַם מִשָּׁנָה רַבִּי מֵאִיר״. כִּלוֹמַר: הַלָּכוֹת אֵלוּ אַמֵר רַבִּי מֵאִיר.

### D'VAR TORAH: PARASHAT METZORA



# דָבַר תּוֹרֵה: פַּרַשַׁת מִצוֹרַע

When B'nei Yisrael entered the Land, they discovered leprosy-like plagues in their homes, which they had to demolish and destroy. The Midrash teaches that this was an act of Divine kindness toward B'nei Yisrael because the non-Israelites had hidden treasures in the walls of their homes. By demolishing the walls, the Israelites uncovered these treasures and became wealthy. One might ask why God couldn't have allowed Israel to discover the hidden treasures in the ground without destroying the homes? Why did God ordain that the treasures be found specifically within the walls? The answer lies in the understanding that the walls of a house absorb what transpires within it, what the inhabitants do inside. In the homes of the non-Israelites, where idolatry was practiced, the walls absorbed the impurity present within them. Therefore, God decreed that the treasures be found specifically through the demolition of the walls, so that their impurity would be eradicated and a new home could be built in its place.

עם כִּנִיסָתָם שֵׁל בָּנֵי יִשִּׂרָאֵל אֵל הָאָרֵץ, הֵם גִּלּוּ בִּבָּתֵיהֵם ָנגָעֵי צַרַעַת, אוֹתַם הֶם הֵיוּ צָרִיכִים לְנַתַץ וַלַהֵּרֹס. הַמִּדְרַשׁ מְלַמֵּד כִּי ה׳ עַשַּׂה בְּכַךְ חֱסֶד עִם יִשְּׂרָאֵל מְשׁוּם שֶׁהַגּוֹיִים הָטָמִינוּ בָּקִירוֹת הַבַּיִת אוֹצְרוֹת, וע״י נָתּוּץ הַקִּירוֹת הֶם גַלוּ אֶת הַאוֹצַרוֹת וָהָתְעַשָּׁרוּ. אוּלָם, יֵשׁ לָהַבִּין, מַדוּעַ לא יַכוֹל היַה הקב״ה לזכּוֹת את יַשׂראל באוֹצרוֹת הַטְמוּנִים בָּאַדַמָּה מִבְּלִי לָהֵרס אֵת הַבַּתִּים? מַדוּעַ גַּלְגֵל ה׳ שֶׁהַאוֹצְרוֹת יִמְצָאוּ דַּוֹקָא בָּקִירוֹת הַבַּתִים? התשובה לכך טמונה בהבנה כי קירות הבית סופגים אֶת מַה שֶׁמְתָרָחֵשׁ בָּתוֹכוֹ, אֶת מַה שֻׁעוֹשִׂים בָּנֵי הַאַדַם הַגַרִים בּוֹ. בָּבַתֵּי הַגּוֹיִים הַיוּ עוֹבִדִים עֲבוֹדֵה זָרָה, וִקִירוֹת הַבַּיִת סַפָּגוּ מֶהַטִּמְאַה שֶׁהַיִּתָה בָּתוֹכַם, לַכֵן גִּלְגֵל ה׳ שָׁהַאוֹצְרוֹת יָמַצְאוּ דַּוִקָא עַל יִדֵי נָתוּץ הַקִּירוֹת, וְכַרְ הַטָּמָאָה שַׁבָּהֵם תַעָלֵם וִיִבְנֵה בִּמִקוֹמָם בַּיִת חָדָשׁ.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N