





(2024 סֶבֶּר נְזִיקִין | מַסֶּכֶת בָּבָא בָּתְרָא ע״ה־פּ״א | שַׁבָּת בְּרָשַׁת כִּי תֵצֵא | ה׳־י״א אֱלוּל תשפ״ד (14°8) Seder Nezikin | Masechet Bava Batra 75-81 | Shabbat Parashat Ki Teitzei | 5-11 Elul (September 8-14)



## Daf 75: THE BABYLONIAN YESHIVOT

דף ע"ה: ישיבות ב

כַּמַה שַׁנִים לְפָנִי שֶׁנַחָרֵב בֵּית הַמַּקְדֵּשׁ הַרְאשׁוֹן הַחֵלֵּה גַּלוּת

בַּבַל. נִבוּכַדְנֵצָאר הִגְּלָה אֶת הַמֶּלֶךְ יְהוֹיָכִין וְרַבִּים מִגְּדוֹלֵי הַדּוֹר



The Babylonian exile began a few years before the first Beit HaMikdash was destroyed, when Nevuchadnezzar exiled King Yehoyachin together with many of that generation's great Torah scholars. The king and the Torah scholars settled in the city of Nehardea. They brought with them stones from the Beit HaMikdash, and from these stones they built the Beit Knesset (synagogue) in Nehardea. The city of Nehardea was near the banks of the river called "Nehar Malka" (Royal River). This waterway was a canal that connected the Euphrates and Tigris rivers.

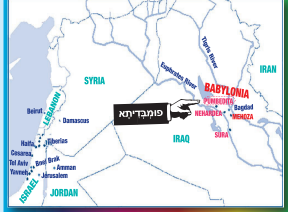
Throughout the period of the Mishnah, and into the Talmudic era, Nehardea was the Torah center of the Babylonian exile. In the city of Nehardea there was a major yeshivah, as well as a prestigious Beit Din. During Shmuel's tenure as Rosh Yeshivah in Nehardea, the Amora Ray moved down from Eretz Yisrael to Babylonia and established a central yeshivah in the city of Sura. After Shmuel died, the yeshivah in Nehardea was split into two: Rav Nachman headed the yeshivah in Nehardea, while some of the students went with Rav Yehudah to open a yeshivah in Pumbedita. The name

Pumbedita is composed of two words: "Pum" and "Bedita." as the city sat at the mouth of the River Bedita, one of the tributaries of the Euphrates River. Beginning with the period of the second Beit HaMikdash, until the era of the Geonim, the majority of Babylonian Jews lived in the area of Pumbedita.

לָבָבֶל, הֶם הָתִיַשָּׁבוּ בַּעִיר נָהַרְדְעַא וְאַף הֶבִיאוּ עִמַּם לְשַׁם אַבַנִים מַבַּית הַמַּקְדַשׁ שֶׁמֶהֶן בַּנוּ אֶת בֵּית הַכָּנֶסֶת בִּנְהַרְדְעַא. נהרדעא שַכנה סַמוּךְ לשַפת נהר שַכּוּנַה "נהר מלכָּא". נהר זֶה הַיַה תִּעַלַת מַיִם שֶׁחִיבְּרֵה בֵּין הַנְּהַרוֹת פָּרֵת וְחִידֵּקֵל. עַד תִּקוּפַת הַמִּשְׁנָה וְחֱלֵק מִתְּקוּפַת IRAN

הַגָּמַרַא הַיָּתַה נָהַרְדָּעַא הַמֶּרְכַּז הַתּוֹרָנִי שֶׁל גָּלוּת בָּבֶל. הַיְתָה בָּהּ יָשִׁיבָה מֵרְכָּזִית וּבֵית דִּין גָּדוֹל. בַּתִּקוּפַה בַּהּ שִׁימֵשׁ הַאֲמוֹרַא שָׁמוּאֵל ּכָרֹאשׁ יִשִּׁיבַת נָהַרִדְּעַא, יַרַד הַאֲמוֹרַא ַרַב לְבָבֵל, וְהוּא הֶקִים יִשִׁיבָה מֵרְכָּזִית בעיר סורא. אחרי שנפטר שמואל הָתָפַּצְלַה יִשִּׁיבַת נָהַרְדַעַא לִשְׁנַיִם: רַב ָנחָמֵן עַמד בָּראש היִשׁיבַה בַּנָהרְדְעַא, וחלֵק מו התּלמידים הלכו עם רב יָהוּדַה וּפַתָּחוּ יִשִּׁיבַה בִּפּוּמִבָּדִיתַא - מילה זו מורכבת משתי מילים: **פּוּם, וּ-בִּדִיתַא**, שֵׁכֵּן הַעִיר שַׁכָנַה בִּפִי

הַנָּהָר בְּדִיתָא - אַחַד הַפְּלָגִים שֶׁל נְהַר הַפְּרָת. הָעִיר פּוּמְבְּדִיתָא שַׁכָנַה בָּאזוֹר בּוֹ קיֵמֶת בָּיַמִינוּ הַעיר פַאלוּגֵ'ה שֶׁבָּעירַק. **הַחל** מִתְקוֹפַת בֵּית הַמִּקְדֵשׁ הַשֵּׁנִי עַד תִּקוֹפַת הַגָּאוֹנִים הִתְגוֹרְרוּ רוֹב יָהוּדֵי בַּבֶל בָּאֱזוֹר פּוּמְבָּדִיתַא.



## Daf 76: THE BABYLONIAN YESHIVOT ICONT'DI

Five years after Shmuel's death, the governor of the city, Papa Bar Netzer, fought against Shevor Malka, king of Persia. Bar Netzer captured Nehardea and demolished it, down to the foundation stones. The students of the Nehardea Yeshivah, under the leadership of Rav Nachman, fled to the city of Mehoza, where they re-established their yeshivah.

During the second generation of Amoraim in Babylonia, there were three central yeshivot: the Yeshivah of Nehardea, which moved later on to Mehoza; the Yeshivah of Sura, established by Rav; and the Yeshivah

of Pumbedita, founded by Rav Yehudah. During the time of Rava, the yeshivot of Mehoza and Pumbedita were reunited into one yeshivah. The yeshivot in Sura and Pumbedita continued to exist for 800 years, until the end of the Geonic period.



# דף ע"ו: ישיבות בבל [המשד]



בִּימֵי קֶדֶם הַיִּתָה בַּבֶל נְתוּנָה תַּחֲת שָׁלְטוֹן מַלְכֵי פַּרַס, וּמֵעֵת לְעֵת הֵם נִיהֲלוּ מִלְחָמוֹת עִם צִבְאוֹת רוֹמָא. כְּחָמֵשׁ שָׁנִים לְאַחַר ּפָטִירַת שָׁמוּאֱל, נִלְחַם מוֹשֶׁל הַעִיר - פַּפַּא בַּר נֵצֶר, שֶׁזַכָה ַלָתְמִיכַת הַרוֹמַאִים, בִּשָּׁבוֹר מַלְכָּא מֱלֶךְ פַּרַס וְהוּא כַּבַשׁ אֶת הַעִיר נָהַרְדָעֵא וְהֶחָרִיבָה עַד הַיָּסוֹד. תַּלְמִידֵי הַיִּשִׁיבָה בַּרַאשׁוּת רב נחמן נמלטו לעיר מחוזא ושם המשיכו את הישיבה.

בדור השני של האמוראים היו, אפוא, בבבל שלוש ישיבות מרכזיות: ישיבת נהרדעא שעברה אחר כר למחוזא, ישיבת סוּרָא שַׁנּוֹסְדָה בִּידֵי רַב, וִישִּׁיבַת פּוּמְבָּדִיתַא

שָׁנוֹסָדָה בִּידֵי רָב יָהוּדָה. בְּיַמֵיו שֵׁל רֲבַא הִתָּאחֵדוּ שוּב הַיִּשִּׁיבוֹת מְחוֹזָא וּפּוּמְבָּדִיתַא לִישִּׁיבָה אַחַת. יִשִּׁיבוֹת סוּרָא וּפּוּמְבָּדִיתָא הָתִקַיִּמוּ כָּשָׁמוֹנֵה מֵאוֹת שַׁנִים עַד סוֹף תִּקוּפַת הַגָּאוֹנִים. [Cont'd from p.1] Toward the end of the period of the *Geonim*, the Yeshivah of Pumbedita moved to the city of Baghdad. Among the last to serve as *Roshei Yeshivah* in Baghdad were Rav Shreira Gaon and his son Rav Hai Gaon (considered to be the last of the *Geonim*). After Rav Hai Gaon, "*Rav Hezkiya Ben David Rosh HaGolah*" served as *Rosh Yeshivah* for 20 years, until he was brutally murdered by the Muslim caliph, the governor of the region. After his death, the Pumbedita *yeshivah* closed. From Rav Yehudah until Rav Hezkiyah Ben David, we know of 58 men who headed the Pumbedita *Yeshivah*: seven in the *Amoraic* era; three in the *Saboraic* era; and the remainder, during the time of the *Geonim*. At the same time, 53 scholars served as *Roshei Yeshivah* in Sura. Among the notable scholars were: Rav Ashi, editor of the Babylonian Talmud, and Rav Saadya Gaon. The final *Rosh Yeshivah* in Sura was Rav Yitzchak Gaon.

[המשך מעמ׳ 1] לְּקְרֵאת oip תְּקוּפַת הַגְּאוֹנִים עָבְרָה יְשִׁיבַת פּוּמְבְּדִיתָא לָעִיר בַּגְדָאד. בֵּין הָאַחֲרוֹנִים שָׁשִּׁימְשׁוּ בָּה בְּרָאשׁוּת הַיְשִׁיבָה הֵם רַב שְׁרִירָא וּבְנוֹ, רַב הַאי גָּאוֹן, הַבָּחְשִׁב כְּאַחְרוֹן הַגְּאוֹנִים. אַחֲרֵי רַב הַאי שִׁימֵשׁ "רַב הַגִּחְשְׁב כְּאַחְרוֹן הַגְּאוֹנִים. אַחֲרֵי רַב הַאִי שִׁימֵשׁ "רַב הַגִּחְים בְּרָאשׁוּת הַיְּשִׁיבָה כְּ-20 שָׁנָה חַזְּקִיֶּה בֶּן דָּוִד רֹאשׁ הַגּוֹלָה" בְּרָאשׁוּת הַיְּשִׁיבָה כְּ-20 שָׁנָה עַד שָׁנָרְצַח בְּאַכְזָרִיוּת בְּיָדִי "הֶחָלִיף" הַמּוֹסְלְמִי, מוֹשֵׁל הָאֵזוֹר, וִישִׁיבַת פּוּמְבְּדִיתָא נִסְגְּרָה. שִׁימְשׁוּ בְּסוּרָא 53 רָאשׁי יְשִׁיבָה, בֵּין הַמְפוּרְסָמִים שָׁבָּהֶם הוּא רַב אַשִּׁי, עוֹרֵךְ הַתַּלְמוּד הַבַּבְּלִי, וְרֵב סְעַדְיָה גָּאוֹן.

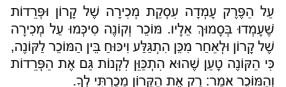
## **Daf 77: SALE OF A WAGON AND MULES**

A potential transaction involves the sale of a wagon and the mules standing near it. A seller and a buyer agree on the sale of the wagon. Afterwards, an argument broke out between them regarding the mules. The buyer claimed he had thought that the mules were part of the purchase, while the seller said, "I only sold the wagon to you".

Who is correct? The answer depends on whether the mules were fastened to the wagon at the time of the sale. If the mules are tied up to the wagon, we conclude the owner must have decided to sell them as well. This is what is meant by "asur — liknot hakol" (if tied-up, then acquire all). If the mules are not tied up to the wagon, then the sale

applies only to the wagon. That is the meaning of the phase "mutar —liknot chelek" (if loose, then only a portion is acquired).

# דַף ע״ז: עָסָקַת הַפָּרֵדוֹת וָהַקַּרוֹן 💽



מִי צוֹדֵק? וּבְכֵן, הַדָּבָר תָּלוּי. אָם הַפְּרֵדוֹת הָיוּ קְשׁוּרוֹת לַקָּרוֹן בְּעֶת הַמְּכִירָה, הַמְּכִירָה כּוֹלֶלֶת גַּם אֶת הַפְּרֵדוֹת. לְכָךְ הִתְּכַּוֵן הַמְלַמֵּד "אָסוּר - לִקְנוֹת הַכּלּ", שֶׁאִם הַפְּרֵדוֹת אֲסוּרוֹת (קְשׁוּרוֹת) לַקְרוֹן אֲזִי מַחְלִיטִים שֶׁהַקְנְיָן חָל עַל הַכֹּל. בְּרַם, אִם הַפְּרֵדוֹת לֹא הָיוּ קְשׁוּרוֹת, הַמְּכִירָה חָלָה רַק עַל הַקָּרוֹן. זֶה פִּירוּשׁ הַבִּיטוּי - "מוּתָּר - לִקְנוֹת חֵלֶק" - אִם הַפְּרֵדוֹת הָיוּ מוּתָּרוֹת וְלֹא קְשׁוּרוֹת לַקְרוֹן, הַקְּנָין חַל רַק עַל חֵלֵק - דְּהַיִּנוּ רַק עַל הַקְרוֹן



## DAF 78: "EXPLOITATION, FRAUD AND PRICE GOUGING"

The prohibition against "Ona'at Mammon" (financial exploitation) is a ban against obtaining money in a dishonest manner. The *Torah* prohibits selling something, without the buyer's knowledge, at a price higher than its true worth. A seller may, however, tell a potential buyer: "The price of a pound of cucumbers is \$1.50, and I sell them for \$15, because that is what I want to do". If the buyer still wants to purchase the item despite the exorbitant cost, he may do so. If the buyer is discouraged by the price, he will not purchase the item. However, if the buyer is unaware that the price is excessive, the seller will have violated the *Issur Ho'na'ah* (prohibition on fraud).

This halakhah also applies to the buyer. If the seller requests an unusually low price because he is unaware that the item's true value is significantly higher, the buyer

is obligated to alert the seller. "I am happy to purchase this item inexpensively, but you should know that the market price of this item is considerably higher and you could legitimately charge a much higher price for it".

## דַף ע״ח: ״אוֹנָאַת מָמוֹן״ 🌘

אִיסוּר "אוֹנָאַת מָמוֹן" פֵּירוּשׁוֹ - אִיסוּר לְהַשִּׂיג מָמוֹן בְּדְרֶךְ בִּלְתִּי יְשָׁרָה. הַתּוֹרָה אוֹסֶרֶת לִמְכּוֹר חֵפֶץ בִּמְחִיר בְּדֶרֶךְ בִּלְתִּי יְשָׁרָה. הַתּוֹרָה אוֹסֶרֶת לִמְכּוֹר חֵפֶץ בִּמְחִיר יֶקֶר מֵעְרְכּוֹ הָאֲמִיתִּי, מִבְּלִי שֶׁהַקּוֹנָה יוֹדֵעַ זֹאת. כְּלוֹמֵר: זְכוּתוֹ שֶׁל הַמּוֹכֵר לוֹמֵר לַקּוֹנֶה: "מְחִירוֹ שֶׁל קִילוֹגְרָם מְלָפְפּוֹן הוּא שִׁישָׁה שְׁקָלִים, וַאֲנִי מוֹכֵר בְּשִׁישִׁים שְׁקָלִים, כִּי כָּכָה מִתְּחַשֵּׁק לִי..." - זָה מוּתָּר. יִרְצֶה הַקּוֹנֶה לִקְנוֹת - יִקְנֶה. לֹא יִרְנֶה. אַרְ אִם הַקּוֹנֶה אֵינוֹ יוֹדֵע שָׁהוּא מְשַׁלֵּם יִרְצֶה - לֹא יִקְנֶה. אַרְ אִם הַקּוֹנֶה אֵינוֹ יוֹדֵע שָׁהוּא מְשַׁלֵּם מְחִיר יִקְר, אָזִי הַמּוֹכֵר עוֹבֵּר עַל אִיסִוּר הוֹנַאָה.

הֲלָכָה זוֹ מִתְיַחֶּסֶת גַּם אֶל הַקּוֹנֶה. אִם הַמּוֹכֵר דּוֹרֵשׁ מְחִיר זוֹל מִפְּנֵי שֶׁהוּא אֵינוֹ יוֹדֵע שֶׁהַמְחִיר יָקָר יוֹתֵר, חַיָּב הַקּוֹנֶה

לוֹמַר לַמּוֹכַר: "אֲנִי שָׁמֵחַ לְּקְנוֹת בְּזוֹל, אֲבָל עָלֶיךְ לָדַעַת שֶׁהַמְּחִיר שֶׁל הַחֵפֶץ יָקָר יוֹתֵר וְאַתָּה יָכוֹל לְקַבֵּל עָלָיו יוֹתֵר כֶּסֶף".



# Daf 79: THE PROHIBITION OF MISAPPROPRIATING CONSECRATED ITEMS

# דף ע"ט: איסור מעילה בהקדש 🦠

"Hekdesh" is money or an item that belongs to the Beit HaMikdash.

An example of hekdesh is if a person says, "I dedicate my chair to the Beit HaMikdash" — from that moment the chair becomes "hekdesh" and is the property of the Beit HaMikdash. The Torah states that there is an "Issur Me'ilah" (prohibition against misappropriation), which means that one may not derive benefit from hekdesh.

If a person accidentally misappropriates hekdesh - for example, if someone mistakenly eats an item designated as hekdesh - he is obligated to pay toward hekdesh the value of the food eaten. This is called the keren (principal). In addition, the individual is obligated to pay "chomesh" (an additional onefifth). For instance, if the individual ate a loaf of bread worth 4 Shekels, he must repay 5 Shekels = keren + chomesh).

He must also bring a special offering, called "Asham Me'ilot" (guilt for misappropriation). Bringing this offering atones for the transgression so that God will forgive the offense committed.

**"הֶקְדֵּשׁ" הוּא מַמוֹן שֶּׁשַּׁיָךְ לְבֵית הַמִּקְדַּשׁ**. לְמָשָׁל, אַדָם אַמַר: "אֲנִי ַמַקְדִּישׁ אֵת הַכִּיסֵא שֶׁלִּי לְבֵית הַמִּקְדַשׁ", מֵאוֹתוֹ רֵגַע הַכִּיסֵא שַׁיַרְ לַ"הֶקְדֵשׁ". הַתּוֹרָה אוֹמֵרֶת שֶׁיָשׁ אִיסּוּר "מְעִילָה" - כָּלוֹמֵר, אסוּר ָלֵיהָנוֹת מֵהֶקְדֵשׁ, וּמִי שֶׁנֶהֶנָה מֵ"הָקְדֵשׁ" עָבַר עַל אִיסּוּר מְעִילָה.

> אָם אדם בָּטעוּת מעַל בִּ"הֶקְדֵשׁ", לִמְשָׁל, הוא אכַל בָּטעוּת חֵפֵץ שֵׁל הֶקְדֵשׁ, עָלַיו לְשַׁלֵּם לַהֵּקְדֵּשׁ אֵת הַשּׁוֹוִי שֵׁל הַאוֹכֵל שָׁאַכַל - קֵרָן, וּבְנוֹסַף עַלִּיוֹ לְשָׁלֵּם גַּם "חוֹמֵשׁ" - חֲמִישִּׁית. לְמַשַׁל אָם הוּא אכַל כּיכּר לַחֶם שָׁשּׁוֹה 4 שָׁקלים, עליו לְשׁלֹּם 5 שָׁקַלִים. 4 שָׁקַלִים קָרָן, וְעוֹד שָׁקֵל חוֹמֵשׁ.

חוץ מִמַּה שָׁהוּא מִשַּׁלֵּם חוֹמֵשׁ, עַלַיו לְהָבִיא גַם קוֹרְבָּן מְיוּחָד שֶׁנִּקְרָא אֲשַׁם מְעִילוֹת". אֶת הַקּוֹרְבָּן הַזֶּה" הוּא מֵבִיא כָּדֵי שֵׁהַקַבַּ"ה יִכַפֵּר לוֹ עַל עֲווֹנוֹ וִיְסְלַח לוֹ עַל הָעֲבֵרָה שֶׁעָבַר.



## Daf 80: SALE OF DOVES

On this daf, the Talmud tells us several interesting details regarding the nature of doves as known to the Chachamim of the Tamudic era.

The Mishnah states: "If a person sells all the doves born in his coop in a given year, the breeder surely did not intend to sell the first pair, as dove breeders always insist on leaving one pair in the nest".

## דף פ': מכירת יונים

בַּדַף זֶה, בָּעָקבוֹת הַדִּיוּן הַעוֹסֵק בִּדִינֵי מְכִירַת יוֹנִים, מְסַפֵּר לַנוּ הַתַּלְמוּד מְסְפַּר פָּרַטִים מְעַנִיְנִים מָאוֹד עַל טֶבַע הַיּוֹנִים, כָפִי שֶׁהַיוּ יִדוּעִים לְחַכְמֵי הַתַּלְמוּד בַּיַמִים הַהֵם.

הַמִּשְׁנָה אוֹמֶרֶת **שֶׁאִם אָדָם מוֹכֵר לַחֲבֵרוֹ אֵת כַּל הַיּוֹנִים שֵׁיַוַלְדוּ** בשובר שלו בשנה מסוימת, ודאי אינו מתכון למכור את זוג הַיּוֹנִים הַרִאשׁוֹן, שֶהֵרֵי תַּמִיד מְגַדְלֵי הַיּוֹנִים מַקְפִּידִים לְהַשָּׁאִיר אותם בַּקּן.



## Daf 81: THE MITZVAH OF THE FIRST FRUIT

# דף פ״א: מִצְוַת בִּיכּוּרִים 💽



A person who has a field that yields one of the "Shiv'at HaMinim" (seven fruits and grains mentioned in the Bible as typical of the Land of Israel) is obligated to bring each year's first fruits to the Beit HaMikdash. At the Beit HaMikdash, the produce is given to the kohanim.

"Bikkurim" (first fruits) comes from the word "bechor" (first-born). These fruits are likened to the first-born of humans. A person walks into his grove and identifies a fruit beginning to grow between the leaves of a tree. He takes out a string and ties it onto the fruit and says, "This [fruit] will be bikkurim". When that first fruit grows sufficiently and is ready to be eaten, the owner harvests it, places it in a utensil and brings it to the Beit HaMikdash.

Upon delivering the bikkurim to the Beit HaMikdash, the owner of the fruit must also recite a Biblical passage in a ceremony known as "Mikra Bikkurim". He recites a section from Parashat Ki Tavo that expresses gratitude for Eretz Yisrael and more. On this daf, we also learn that if someone owns a tree, but not the ground beneath the tree, the tree owner need not bring bikkurim.

אדם שַיָשׁ לוֹ פַּרִדס אוֹ שַׁדָה, בּוֹ הוּא מִגדּל אחד משבעת המינים, עליו להביא לבית המקדש בכל שנה אֶת הפּירוֹת הַראשונים שֶגִּדְלוּ בְּשַׁדָהוּ בְּשַׁנָה זוֹ. בְּבִית הַמִּקְדַשׁ הוא נוֹתֵן אֶת הַפֵּירוֹת לַכּוֹהַנִים.

"בּיכּוּרים" מלִשׁוֹן בָּכוֹר. אלֵה הפּירוֹת הַראשׁוֹנים, הַבָּכוֹרִים. הוֹלֵךְ אַדֵם בִּפַּרְדֵּסוֹ, וְהָנֵּה הוּא מַבְחִין שֶׁבֵּין עַלֵי הַעַץ מַתְחִיל לְבַצְבֵּץ פָּרִי. נוֹטֵל חוּט, קוֹשֵׁר עַל הַפָּרִי וְאוֹמֶר: **"זֵה יִהִיֶּה בִּיכּוּרִים".** כְּשֵׁהַפְּרִי גָּדֵל וְנַעֲשֵׂה רָאוּי לאַכילה, בַּעליו קוֹטף אוֹתוֹ, **מנּיחוֹ בּכלי וּמעלהוּ לבית** הַמִּקְדַשׁ. אחַר כַּךְ נוֹתְנִים אֶת הַבִּיכּוּרִים לַכּוֹהַנִים.

"מי שמביא בּיכּוּרים קוֹרא גם "מקרא בּיכּוּרים"

פְּסוּקִים מְפָּרָשַׁת "כִּי תָּבוֹא" הָעוֹסְקִים בָּהבַּעת תּוֹדַה על אֶרֵץ ישָׂרַאל וְעוֹד. בָּדף זֶה לוֹמָדים שָאדם שֵׁישׁ לוֹ עץ, אַבַל הַקַּרָקַע שֶׁתַּחַת הַעֵץ אֵינַהּ שׁיֵכֶת לוֹ - אינוֹ מביא בּיכּוּרים.

## D'VAR TORAH: PARASHAT KI TEITZEI

The Torah and the sages placed special importance on safeguarding the property of Israel and ensuring that society conducts itself with integrity. One of the clearest examples of this is derived from the words in this week's Parshah: "You shall have for yourself completely honest weights." From the words "shall have for yourself" the Talmud in Masechet Bava Batra and the codified law in the Shulchan Aruch teach: "The court is obliged to appoint officials who will inspect the shops, and anyone found with a deficient measure, a deficient weight, or faulty scales can be beaten and fined as the court sees fit." In this way, the Torah teaches us that following the ways of God must be integrated into all aspects of life, and that it is the duty of the sages to oversee and ensure that commercial life is also conducted righteously, no less than instruction in matters between man and God.



# דָבַר תּוֹרָה: פַּרָשַׁת כִּי תֵצֵא

ַלַתּוֹרָה וְלַחֲכָמִים הַיִּתָה חֲשִׁיבוּת מְיָחֵדֶת בִּשִּׁמִירַה עַל מַמוֹנַם שֵׁל יִשְׂרָאֵל וְעַל כַּךְ שֵׁהַחֶבְרַה תִּתְנַהֵּל בִּיַשְׁרַה. אַחַת הַדָּגִמָאוֹת הַמִּבְהַקוֹת לְכַרְ נִלְמֵדֵת בְּפַרַשַּׁתֵנוּ מַהַמִּלִּים: ״אֶבֶן שָׁלֶמָה וַצֶּדֵק יִהְיֵה לַּךְ״. מֵהַמִּלִּים ״יִהְיֵה לָךְ״ לוֹמֵדֵת הַגִּמָרָא בִּמַסֵּכֵת בָּבָא בָּתִרָא וּפּוֹסֵק הַשָּׁלְחָן ערוּך: ״חַיַּבִים בֵּית הַדִּין לְהַעֲמִיד מִמְנִּים שֵׁיָהִיוּ מְחַזְּרִים עַל הַחַנוּיוֹת, וְכַל מִי שֶׁנִמְצָא אָתּוֹ מְדַּה חֲסֵרָה אוֹ מִשְׁקַל ַחַסֶר אוֹ מֹאזַנַיִם מִקּלְקַלִים רַשַּׁאִים לְהַכּוֹתוֹ וַלְקָנַסוֹ כַּאֲשֶׁר ַיַרָאֶה לְבֵית דִּין״. בְּצוּרָה זוֹ הַתּוֹרָה מִלַמֵּדֵת אוֹתַנוּ כִּי הַהַלִיכָה בִּדְרַכִיו שֵׁל הקב״ה צָרִיכָה לְהִיוֹת מִחְבֵּרֵת לְכַל ָחֶלְקֵי הַחַיִּים, וִשְׁעַל חַכָּמִים הַחוֹבָה לְפָקֵח וַלְדָאֹג לְכַרְ שַׁחַיֵּי הַמַּסְחַר גַּם הֶם יִתְנַהֵלוּ בִּישֵׁר, לֹא פַּחוֹת מֵאַשֵּׁר לָהוֹרוֹת הֱלָכוֹת עַל מִצְווֹת שֶׁבֵּין אַדָם לְמַקוֹם.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

