



שנים לייסוד הדף היומי

(2024 מֶרְץ 23<sup>-</sup>17) מֶדֶר נְזִיקִין | מַסֶּכֶת בָּבָא מְצִיעָא י״חיכ״ד | שַׁבָּת בְּרְשַׁת וַיִּקְרֵא | ז׳־י״ג אֲדֵר ב׳ תשפ״ד (2024 מֶרְץ 2024) Seder Nezikin | Masechet Bava Metzia 18-24 | Shabbat Parashat Vayikra | 7-13 Adar II (March 17-23)





### DAF 18: LOST RECEIPT FOR A REPAID DEBT

דף י"ח: "שובר" שאבר



A shovar is a document that a lender gives to a borrower, in which it is written that the borrower has paid off his debt. What should a person do if s/he finds on the street a receipt for a repaid debt? To whom should it be returned? At first thought, it might be said that the receipt should be returned to the borrower, since the document indicates repayment.

However, in this daf in the Talmud we learn that we do not return the receipt to the borrower. Why? Because it is possible the borrower has not yet repaid the loan, and the lender merely prepared the receipt in advance and before receiving the

repayment. Therefore, we do not return the receipt to the borrower, because if it is handed over to him he might say to the lender: "I already repaid you; I have the receipt to prove it."

"שׁוֹבַר" הוּא שָׁטַר שֶׁהַמֵּלְוֵה נוֹתֵן לַלּוֹוֵה, וַכַתוּב בּוֹ שֶׁהַלּוֹוֶה כְּבָר פָּרַע אֶת הַחוֹב. מַה צַרִיךְ לַעֲשׂוֹת מִי שֵׁמַּצֵא בַּרְחוֹב שׁוֹבַר - לְמִי עַלַיו לָתֵת אוֹתוֹ? לְכָאוֹרָה הַיִינוּ אוֹמְרִים שֶׁצָרִיךְ לָתֵת אוֹתוֹ לַלּוֹוֶה, כִּי אָם הַשּׁוֹבַר כַּתוּב, בַּוַדַּאי הַלּוֹוֵה כָּבַר פַּרַע אֵת הַהַלְוַאַה וִלְכֵן נִכְתַּב הַשּׁוֹבָר.

אוּלם בַּדף זֶה בּתּלְמוּד לוֹמָדים שָׁאין מַחַזִירִים אֶת הַשּׁוֹבַר לַלּוֹוֵה מִפְּנֵי שֵׁיִתַּכָן שָׁהוּא עֲדַיִן לֹא פָּרַע אֶת הַהַלְוָאָה, וְהַמַּלְוֶה רַק הָ**כִין שׁוֹבַר לִמְקְרֵה שֵּהַמַּלְוֵה יִשַּׁלֵּם לוֹ**, לַכֵן אֵין לְמְסוֹר אָת הַשּׁוֹבַר לַלּוֹוֶה, כִּי אָם יִמְסְרוּהוּ לוֹ, הוּא עַלוּל לוֹמֵר לַמַּלְוֶה: "כְּבָר שִׁילַמְתִּי לְךָ, הִנֵּה יֵשׁ לִי שׁוֹבָר".



### **Daf 19: A SHARP EYE**



A man who wanted to divorce his wife appointed Rabbah bar bar Hana as his agent to deliver the get (the divorce writ) to his wife. To his disappointment, the get was lost in the beit midrash. Later, to his great delight, scholars in the beit midrash, (house of learning) found the get and the man requested that the document be returned to him.

Rabbah bar bar Hana said to the finders: I can provide you with distinguishing marks on the get, through which I will prove to you that this get was with me. Furthermore, even if there were no distinguishing marks on the get, you would be required to return the get to me if I recognize it by sight, with my tviyut ayin, "sharp eye," in that I recognize the get's having been the one entrusted to me, even without its having a distinguishing mark.

Who is believed based on his tviyut ayin? Only a talmid chacham, a scholar, or a well-known person, who is trusted and about whom it is assumed that he would not lie. For people who do not satisfy all these requirements, we give over items to them only if they are able to describe a distinguishing mark found on the item.

אַדַם שֶׁרַצַה לְגַרֵשׁ אֶת אִשָּׁתוֹ מִינַה אֶת רַבַּה בַּר בַּר חַנַה כָּשַׁלִיחַ לְהַבִיא אֶת הַגֵּט לְאִשָּׁתּוֹ. לְאכִזְבַתוֹ הַרַבַּה הַגָּט נֵאֶבַד לוֹ בָּבֵית הַמִּדְרָשׁ, וּלְשָּׁמְחַתוֹ הַרַבַּה הַחַכָּמִים שַׁבְּבֵית הַמִּדְרַשׁ מַצְאוּ אֶת הַגֵּט וָהוּא בִּיקֵשׁ מֵהֶם לְהַחָזִירוֹ לוֹ.

> אמר להם רבּה בּר בּר חנה: **אני יכוֹל** למְסוֹר לַכֶם סִימִנִים שֵׁיָשׁ לִי בַּגֵּט וְעַל יַדַם אוֹכִיחַ לַכֶם שֶׁהַגֵּט הַזֵּה היה אצלי. זאת, ועוד: גם אם לא היו לי סימנים בגט, הייתם צריכים לָהַחַזִּיר לִי אוֹתוֹ אָם אֲנִי מַכִּיר אֶת הַגֵּט בַּטִבִיעוּת עַיָן. כָּלוֹמַר: אֵנִי מַכִּיר אֵת הַגֵּט שָׁהוּא שֵׁלִּי, גַּם בָּלִי סִימן.

לְמִי מַאֲמִינִים בִּטְבִיעוּת עֵיַן? רַק לְתַלְמִיד חַכָּם וְלָאָדָם הַיָּדוּעַ וּמוּכָּר כָּאָמִין מְאוֹד שֶׁבְּטוּחִים שֶׁאֵינוֹ מִשַּׁקֵּר. לְמִי שֵׁאֵינַם כַּאֵלֵּה מוֹסְרִים חֻפַּצִים רַק אָם הֶם מוֹסָרִים סִימַנִים עַל הַחֱפֵץ.

## **Daf 20: LOST PROMISSORY NOTES**

דף כ׳: שִׁטְרֵי חוֹב שֵׁאַבִּד 🔷



Yonatan noticed a package of three documents bound together lying on the sidewalk. He picked up the documents and saw that they were shitrei chov, (promissory notes.) Written on all three of them were the words: "Reuven owes 100 shekels to Shimon."

To whom should he return these shitrei chov? If he returns them to Reuven. the borrower, it is possible Reuven had not yet repaid the loan - in which case it would have been fitting to return the shitrei chov to Shimon, Promissory Note

1. <u>Reuven</u>, do promise to pay <u>Shimon</u>
the sum of \$50,000. Repayment is to be made in the form of 300 equal payments at 5% interest, or \$322.15 payable on the <u>1st</u> of each month, beginning <u>SI/I/ORS</u> the lender. On the other hand, if he returns the notes to Shimon the lender, it is possible Reuven has already repaid the loan – in which case it would have been fitting to return the shitrei chov to Reuven.

In a case such as this, Yonatan might not return the shitrei chov to anyone because of his doubt as to whom he should return the documents. However, if the name of just one lender is written on all of the shitrei chov alongside the name of a different borrower for each note, it is clear the notes were in the possession of the lender. This is so because even in the event that three borrowers were walking down the same street and each one had a shtar chov (promissory note) fall out of his pocket, how could it be that these three notes would be bound together in one package? Therefore, in that case, Yonatan would clearly need to return the shitrei chov to the lender. Yet even this is so only **on condition that each note had been** written by a different scribe. For, if all of the notes were written by the same person, a concern would remain that the notes fell onto the sidewalk while in the possession of the scribe and before the loans had been made.

יָהוֹנַתַן הָבָחִין בַּחֲבִילַה שֵׁל שָׁלוֹשָׁה שָׁנַמְצַאֵים יַחַד שֶׁנָּמְצַאִים שָׁנַמְ עַל הַמִּדְרַכָּה. **הוּא הֵרִים אֵת** הַשָּׁטַרוֹת וָרַאַה שֶׁהֶם שָּׁטָרֵי חוֹב ובשלושתם כתוב: "ראובן ַחַיַּב מֵאַה שָׁקַלִּים לְשָׁמְעוֹן".

> למי עליו להחזירם? אם יחזיר לראובן הלווה - אולי הוא עוד לא פַרַע אָת הַחוֹב וַרָאוּי לְהַחַזִירַם ַלְשָׁמְעוֹן, ואָם יַחֲזִיר לְשָׁמְעוֹן הַמַּלְוֵה - אוּלַי רְאוּבֶן כָּבַר פַּרַע אֶת הַחוֹב וָרַאוּי לְהַחַזִּירַם ַלָרָאוּבֵן.

בָּמַקְרֵה שֶׁכַּזֵה יִהוֹנַתַן אֵינוֹ מַחַזִיר אֶת הַשָּׁטָרוֹת לְאִישׁ, מִפְּנֵי הַסָּפֵק, אוּלָם אָם בְּכָל הַשְּׁטָרוֹת הַלַּלוּ כַּתוּב שֵׁם שֵׁל מַלְוֵה אֱחַד, אֲבַל בִּכַל שָׁטַר כַּתוּב שָׁם שֵׁל **לוֹוֶה אחֵר -** בַּרוּר שֶׁהֶם נַפְלוּ מֵהַמַּלְוֶה, כִּי אָם אַכָן אַיַרע שַׁשָּׁלוֹשֶׁת הַלוֹוִים עַבָּרוּ בַּרְחוֹב וּלְכֵל אֶחַד מֵהֶם נַפַּל שְׁטָר מֵהַכִּיס, אֵיךְ יִתָּכֵן שֶׁשְּׁלוֹשֶׁת הַשִּׁטַרוֹת הַיוּ כָּרוּכִים בַּחַבִּילַה אחַת? לְפִיכַךְ בִּמְקְרֵה זֶה וַדַּאי צַרִיךְ יְהוֹנַתַן לָהַחָזִיר אֶת הַשְּׁטַרוֹת לַמַּלְוֶה, וּ**בִתְנַאי שַׁכַּל שָּׁטַר נִכְתַּב על יִדי סוֹפר אחר, כ**י אם כּל השטרוֹת **נכתַבוּ על יִדי** אוֹתוֹ סוֹפֵר, עֲדַיִן קַיָּם חֲשָׁשׁ שֶׁהֵם נָפְלוּ מֵהַסּוֹפֵר עוֹד לִפְנֵי ֹשֶׁהִתְקַיְּמָה הַהַלְוָאָה.

Signed, Reuven ben Ya'akov

7/1/2005

### Daf 21: DESPAIR, OR GIVING UP ON A LOST ITEM

The second chapter of Masechet Bava Metzia, entitled "Eylu Metzi'ot" (These are found items), begins on this daf. Eylu Metzi'ot deals primarily with halakhot governing the return of lost objects. One of these halakhot stipulates that a person who finds a lost object in a place where most of the passers-by are non-Jews is not required to declare that item as lost and is allowed to keep the object for himself.

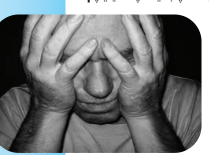
Why? Because we are certain that the person who lost the object probably gave up on finding the item immediately after realizing he had lost it. He likely thought to himself: "A non-Jew will probably find the object, and he has no obligation to return lost objects. Therefore, I give up on ever retrieving this item." An item whose owner has given up on ever getting it back is considered hefker (ownerless), and anyone who finds it is permitted to keep it as his own possession thereafter.

## דף כ״א: יַאוּשׁ מַאַבַרַה 🗭



בָּדַף זֶה מַתְחִיל הַפָּרֵק הַשָּׁנִי שֵׁל מַסְּכֶת בַּבַא מִצִיעַא - פָּרֵק אֶלּוּ מִצִיאוֹת". פֶּרֶק "אֶלּוּ מִצִיאוֹת" עוֹסֵק בְּעִיקַר **בְּהָלְכוֹת** "אֶלּוּ מִצִיאוֹת" הַשַּׁבַ**ת אֲבַדה**. אחת ההַלַכוֹת היא שַׁ**המוֹצַא אֲבַדַה** בְּמַקוֹם שָׁבּוֹ רוֹב הַעוֹבְרִים וְהַשַּׁבִים הֶם גּוֹיִים - אֵינוֹ צַרִיךְ להכריז על האבדה אלא הוא זוכה בה לעצמו.

מַדּוּעַ? מִפְּנֵי שֶׁאָנוּ בְּטוּחִים שֵׁהַאִישׁ שֵׁאִיבֵּד אֵת החפץ



הָתְיַאֵשׁ מְמֶנוּ מְיַד כַּאֲשֵׁר הוּא **גילַה שַׁהחפץ נאַבד לוֹ.** הוּא בָּוַדַאי חַשָּׁב לְעַצְמוֹ: "מָן הַסְּתַם גּוֹי יִמְצַא אֶת הַחֱפֵץ, וִלוֹ אֵין מְצְוַת הֲשָׁבַת אֲבֶדָה, לָכֵן אֲנִי מִתְיָאֵשׁ שַׁבְּעַלֵיה אַבַדה מהַחֶפֶץ". התיאשו ממנה, הרי היא ּכָּהֵפָקֵר וָהַמּוֹצָאָהּ רַשַּׁאי לִיטָּלָהּ



## Daf 22: A LOST OBJECT WITH NO DISTINGUISHING MARKS

## דף כ"ב: אַבַדה שַׁאֵין בַּה סִימַן 💉



Eylu Metzi'ot deals with several types of cases where a person might give up on retrieving an object that has been lost. One example: A man walks into a market, in a place frequented primarily by Jews - that is, people who are diligent about observing the mitzvah of ha'sha'vat aveidah (returning a lost object) - and purchases a new watch in a watch store. A few minutes later, to his dismay, he notices that he has lost the watch. This man would not be able positively to identify his watch, since, as a brand-new purchase, it did not yet bear any distinguishing marks. Therefore, he most probably gave up on retrieving it since, even if someone were to find the watch and publicized a notice seeking out the owner, the person who lost the watch would need to describe it in detail in order to prove that that watch belonged to him.

A few minutes passed and another man entered the same watch store and told the salesman: "I found a watch right next to your store. Do you know to whom it belongs?" The store-owner was intimately familiar with the watch, and knew that the time-piece belonged to the customer who lost it. Still, according to the halakhah, the finder had no obligation to return the watch to its owner.

פַרַק "אלוּ מָציאוּת" עוֹסק בָּכמַה סוּגי יאוּשׁ שָׁל אַנַשִׁים מחפץ שַאַבד להֶם. לְמשׁל, אדם הלךְ בְּשׁוּק בָּמקוֹם שָׁרוֹב האַנשׁים בּוֹ הם יָהוּדים שַׁיַּקפִּידוּ עַל מִצְוַת הָשָּׁבַת אֱבֵדֵה, וִקְנַה שַׁעוֹן חֲדָשׁ בַּחֲנוּת שָׁעוֹנִים. דּקוֹת אֱחַדוֹת אחר כַּךְ הוּא הבְחין לְצעֵרוֹ הַרב שֵׁהשַׁעוֹן אַבד לו. הָאִישׁ אֵינוֹ מַכִּיר אֶת שָׁעוֹנוֹ הֶחַדֵשׁ, **אֵין לוֹ עַלַיו כַּל סִימַן, וְלַכֵּן הוּא** מִתִיאַשׁ, מִפָּנֵי שָׁגַּם אָם מִישָׁהוּ יִמְצַא אֶת הַשַּׁעוֹן וְיִתְלֵה מוֹדֵעוֹת הַשַּׁבת אֱבדַה, הֱרי המאבּד צַריך למְסוֹר סִימַנִים שֵׁירָאוּ שָׁהחפַץ שָׁלוֹ, וִלוֹ, מִכֵּיוַן שֵׁזֵה שָׁעוֹן חֲדָשׁ, אֵין כַּל סִימַנִים.

חַלְפוּ דּקּוֹת אֲחַדוֹת וָאישׁ אֲחַד נכָנס אַל חֻנוּת השָּׁעוֹנים וָאַמר לַמּוֹכֵר: "מַצַאתִי שַׁעוֹן לִיַד הֶחַנוּת, הֵיוֹדֵעַ אַתַּה שֵׁל מִי הוּא?" בַּעַל ָהֶחַנוּת הָכָּיר הֵיטֵב אֶת הַשַּׁעוֹן וְהוּא יַדַע שָׁהוּא שַׁיַּךְ לַקּוֹנֶה שָׁאִיבֵּד אוֹתוֹ, עָם זֹאת, לְפִי הַהַּלָּכָה אֵין חוֹבָה לְהַחַזִירוֹ לַמְאַבֵּד, מִפְּנֵי שָׁהוּא כָּבַר הְתִיַאֶשׁ.



## Daf 23: WE DO NOT PASS BY FOODSTUFFS

The halakhah stating: Ayn ma'avireem ahl haOchlim, that "we do not pass by foodstuffs" means that a person who sees a food item discarded like trash on the ground may not simply continue on his way. Rather, s/he must pick up the food, and place it in a location where it would not be subject to further ruination.

This halakhah is connected to the laws regarding the return of lost items. We learn that a person who loses an item that has no distinguishing marks gives up on finding it. But what is the ruling regarding a person who lost a food item that does have a distinguishing mark? Would s/he give up on finding the item?

There are Amoraim who contend that logic dictates that s/he would give up on retrieving the food, since any distinguishing marks would crumble or erode on the ground because many people would step on it. Still, the Talmud rules that the owner of the food would not despair, in light of the principle that "food items may not be ignored," because he knows that some good Jew who passes by the food will pick it up to ensure that no one steps on it. Therefore, any distinguishing mark would remain on the food.

# דַף כ״ג: ״אֵין מַעַבִירִים עַל הָאוֹכָלִים״ 🍝



הַהַלַכָּה "אֵין מַעַבִּירִים עַל הַאוֹכַלִים" מַשְּׁמַעוּתַהּ שֶׁאַדָם הַרוֹאֵה דָּבַר מַאֲכָל מוּשָׁלָךְ בָּבִיזַיוֹן עַל הַקַּרְקַע, אֵינוֹ רַשַּׁאי לַעַבוֹר וּלְהַמְשִׁיךְ בְּדַרְכּוֹ, אֶלָּא עַלַיו לְהַרִים אֶת דְּבַר הַמַּאֲכָל וּלְהַנִּיחוֹ בָּמַקוֹם שֵׁבּוֹ הוּא לֹא יַבוֹא לִידֵי בִּיזַיוֹן.

הַלַּכָה זוֹ קשׁוּרָה גם לְדִינֵי אֲבֶדוֹת וּמְצִיאוֹת. אַנוּ לַמַדְנוּ כִּי הַמְאַבֵּד חַפֵּץ שָׁאֵין עַלַיו סִימַן – מִתִיאֵשׁ, אוּלַם **מַה דִּינוֹ שֵׁל אַדַם שַׁאִיבֵּד** דבר מאַכל שַׁיָשׁ עליו סימו, האם הוא מתיאש?

ָיָשׁ אַמוֹרַאִים שֵׁאוֹמָרִים שֶׁהַדַּעַת נוֹתֶנֶת שֶׁהוּא מִתִיאֵשׁ מִפְּנֵי שֶׁהַסִּימַן

שַׁעַל הַמַּאֲכַל נִשָּׁחַק וּמִתִּפּוֹרֵר עַל הַקַּרְקַע כִּי אַנַשִּים רַבִּים דוֹרְכִים עַלַיו. בְּכַל זֹאת הַתַּלְמוּד קוֹבֵע כִּי **בַּעַל הַמַּאֵכַל** 

אינו מתיאש לאור הכלל "אין מַעַבִּירִים עַל הַאוֹכַלִים", כִּי הוּא יודע שֵיהודים טובים שֵיעברו לְיַד הַמַּאֲכַל יַרִימוּ אוֹתוֹ כָּדֵי שֵׁלֹא יִדְרָכוּ עָלָיו, וְכָרְ יִשָּׁאֵר הַסִּימָן על המאַכל.





### Daf 24: CASH NOTES BETWEEN THE WAVES

## דף כ״ד: שְׁטַרוֹת בֵּין הַגַּלִּים 💽



On a blustery winter day, a man decided to jump into the raging sea for a swim. As he swam between the threatening waves, he noticed a man standing on the shore observing the gigantic teeming waves from afar. Suddenly, a tidal wave emerged and washed over the man standing on the beach. He fell and dropped the large wad of bills he was holding. The money was swiftly swept up by the water and carried away between the waves. The intrepid swimmer saw what happened. He quickly swam toward the bills and collected them.

As soon as the swimmer reached the shore the owner of the bills turned to him and said: "Thank you so much for saving my money." But the swimmer replied: "What are you thanking me for? I collected these bills for myself."

The original owner of the cash was beside himself. How dare the swimmer think this money belonged to him when the bills clearly belonged to the man on the shore! However, on this daf of Talmud, we learn that the swimmer is indeed correct, and the cash now belongs to him. When a man's possessions fall into the ocean, he gives up on the hope of getting them back. So, whoever retrieves such items is entitled to keep them.



בַּיוֹם חוֹרֵף סוֹער הַחַליט אישׁ אחד להיכנס לשחות בּים והבחין הגּוֹעשׁ. הוּא שַׂחַה מַרַחוֹק בָּאַדַם שַׁעוֹמֵד עַל שִּׁפַת הַיַּם וּמִתְבּוֹנֵן בַּגַלִּים הַגָּדוֹלִים. ָלְפֶתַע הֵגִיחַ גַּל עֲנָק אֵל הַחוֹף, שַׁטַף אֵת הַאִּישׁ שֵׁעַמַד עַל הַחוֹף, וְזֵה נַפַל וַחַבִּילַת שָׁטַרוֹת כֵּסֵף שֵׁהָיְתָה בְּיָדוֹ נִשְׁמְטָה מְיָּדֵיו וָנָסְחֵפָה בֵּין הַגַּלִּים. **הַשַּׂחִיַן** ראַה אֶת הַמְּתְרֵחֵשׁ, וְאַז שַׂחַה לָעֲבֵר הַשִּּטָרוֹת וְלָקַח אוֹתַם.

מיַד כַּאֵשֶׁר הָגִּיעַ הַשַּׂחִיַן אֵל הַחוֹף, פַּנַה אֵלַיו בַּעַל השָּטרוֹת וִאַמר לוֹ: "תּוֹדַה רַבַּה לְךָ עַל שֵׁהְצֵּלְתָּ לי אֶת השָּׁטרוֹת", אֱבל השַּׂחִין אמר לוֹ: "על מה תּוֹדַה רַבַּה? לַקַחְתִּי אֶת הַשָּׁטַרוֹת לְעַצְמִי".

בעל השטרות לא ידע את נפשו - מה פּתאוֹם שַהשטרות יָהִיוּ שַׁיַכִים לַשַּׂחָיַן? הָרֵי הָם שָׁלוּ! אֲבַל בְּדַף זֶה בַּתַּלְמוּד לוֹמָדים שֶׁהשַּׁחָיַן אַכן צוֹדק וָ**השָּׁטַרוֹת שַׁיַכִּים לוֹ, מפְּנִי** שָׁאַדֵם שֶׁחֵפַצִיו נַפָּלוּ לְתוֹךְ הַיַּם הַגַּדוֹל מִתְיַאֵשׁ מֵהֶם וּמִי שֶׁרוֹצֶה - יָכוֹל לִזְכּוֹת בָּהֶם.

### D'VAR TORAH: PARASHAT VAYIKRA

The sacred *korbanot* (sacrifices) can be divided into three categories: The first type includes those brought in seeking forgiveness and a pardon for sins and mistakes. The second type are those brought as an expression of gratitude, among which are voluntary offerings and the thanksgiving korban. The third type consists of fixed korbanot - those offered regularly, independent of the varying circumstances that befall a person, including the daily Tamid sacrifices and the additional holiday Musaf offerings. These three types of korbanot teach us about three motivational forces that should be present in every Jew: One is to give thanks and praise for the goodness one receives from God. The second is to look back, examine one's actions and ask for forgiveness. The third is a constant, unchanging impetus of prayer and a desire to draw closer to God.



# דָבַר תּוֹרָה: פַּרַשַׁת וַיִּקְרַא

אֶת הַקַּרְבָּנוֹת נִתַּן לְחַלֵּק לְשָׁלוֹשָׁה סוּגִים: **הַסּוּג הַרְאשׁוֹן** הוּא קַרְבַּנוֹת הַבַּאִים כָּבַקּשָׁת סְלִיחַה וּמְחִילַה עַל חֲטַאִים וָטָעוּיוֹת. הַסּוּג הַשֵּׁנִי הוּא קָרְבָּנוֹת הַבָּאִים כַּאֵמִירַת הַהוֹדָיָה וּבֶינֵיהֶם קַרְבָּנוֹת הַנָּדָבָה וְקַרְבַּן הַתּוֹדַה. הַסּוּג הַשָּׁלִישִׁי הוּא שֵׁל קָרְבָּנוֹת קְבוּעִים - אוֹתָם מַקְרִיבִים בָּאֹפֵן קָבוּעַ בַּלִי תַּלוּת בָּאֵרוּעִים מִשְׁתַּנִים שֶׁעֲבָרוּ עַל הַאַדַם, וּבֵינֵיהֶם קַרְבָּנוֹת הַתַּמִיד וְהַמּוּסָפִים. שָׁלשֶׁת סוּגֵי הַקַּרְבַּנוֹת הַלַּלוּ מַלַמִּדִים אוֹתַנוּ עַל שַׁלוֹשׁ תַּנוּעוֹת שַׁנָּכוֹנוֹת שֵׁיָהִיוּ בְּכַל אִישׁ מִישָּׁרָאֵל. הַאַחַת - לְהוֹדוֹת וּלְהַלֵּל עַל הַטוֹב אֵלַיו זוֹכֶה ַמן הַשַּׁמַיִם, **הַשִּׁנִיָּה -** לְהָסְתַּכֵּל לְאַחוֹר, לְבָחן אֵת מַעֲשַיו ָולוֹמַר סִלִּיחַה. **וִאָלוּ הַשָּׁלִישִּׁית -** קבוּעַה שֵׁאֵינֵנַה מִשְׁתַּנַה, תַנוּעַה תַּמִידִית שֵׁל תַּפְלֵּה וַרַצוֹן לְקָרַבַת אֱלוֹקִים.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N

**GAL NAOR:** CHAIR, DAF YOMI FOR US YAEL SCHULMAN: DIR., DAF YOMI FOR US www.talmudisraeli.org • vael@talmudisraeli.co.il

TEL. 914/413-3128