





(2024 יוֹלִי 6 יוֹלִי 30) בָּתְרָא ה׳־י״א וֹ שֵׁבָּת פָּרְשֵׁת קוֹרַח וֹ כ״ד־לֹ׳ פִּיוָן תשפ״ד (30 יוֹנִי־6 יוֹלִי 5 Seder Nezikin | Masechet Bava Batra 5-11 | Shabbat Parashat Korach | 24-3 סדר נזיקין | מסכת בבא 24-30 Sivan (June 30-July 6)



### Daf 5: REPAYING A LOAN BEFORE ITS DUE DATE

Shimon lent money to his friend Reuven. The two agreed that the loan would be repaid in three months. As soon as three months had passed, Shimon, the lender, sued Reuven in a Beit Din, a court of Jewish law. Shimon brought witnesses who testified that the loan indeed had been made and that Shimon had requested repayment. Reuven responded that he had already repaid the money a month and a half earlier.

Is Reuven trusted in his testimony and his claim? The Amora Reish Lakish said Reuven's testimony is not to be trusted, since it is False illogical that a person who borrowed money for a fixed term would repay the money before the specified time. Abaye and Rava disagreed and said Reuven is to be trusted. Why? Sometimes it does happen that a person receives a sum of money unexpectedly and uses that cash to make an early repayment of existing debts.

# דף ה': החזרת הלואה לפני

ראוּבֵן לַוַה כַּסֵף מֶחֶבֶרוֹ שָׁמְעוֹן וְהֶם קַבְעוּ בֵּינֵיהֶם לְשָׁלוֹשָׁה חוֹדַשִּׁים. תהיה בדיוק שֵׁהַהַלְוַאָה כָּשֶׁהָסְתַּיִמוּ שָׁלוֹשֶׁת חוֹדִשֵּי הַהַלְוַאַה, תַּבַע שָׁמְעוֹן הַמַּלְוֵה אֵת רָאוּבַן לְדִין תּוֹרָה. הוּא הֵבִיא עֵדִים שַׁאָכֵן נערכה ההלואה והוא מבקש שראובן יחזיר לו את הַכַּסֵף. תָּגוּבָתוֹ שֵׁל רָאוּבֵן הָיִתָּה שֵׁהוּא כָּבָר לִפְנֵי חוֹדֵשׁ וַחַצִּי הַחָזִיר אַת הַכָּסֵף.

> הַאָם רָאוּבֶן נֵאֱמָן בִּדְבַרָיו וּבְטַעַנָתוֹ? ָהָאַמוֹרָא רֵישׁ לַקִּישׁ אוֹמֵר שָׁהוּא אֵינוֹ נֵאַמַן, כִּי לֹא מִסְתַבֶּר שָאַדָם שַׁלַוַה כָּסֵף לִזְמַן ַקצוּב יַחַזִיר אֵת הַכֶּסֵף לִפְנֵי הַזִּמַן. אביי ורבא חולקים ואומרים שהוא נאָמוַ. כִּי לִפְעַמִים קוֹרֵה שַׁאַדַם מִקַבַּל סכום כסף והוא מעדיף להחזיר אותו ַלַמַּלְוֵה עוֹד לְפָנֵי מוֹעֵד הַפֵּירַעוֹן.



## **Daf 6: LOAN AND REPAYMENT**

At times, there are arguments between two parties. One says: "you owe me money" and the other says: "I don't owe you anything". For example, Reuven confronted Shimon: "You borrowed \$50 from me. Please return it". Shimon responded: "I owe you nothing". Shimon could clarify his denial by saying: "I don't owe you anything because you never lent me any money". Alternatively, he could assert: "Yes, you did lend me money. But I already returned it to you". How are the dayanim (the judges) supposed to arrive at a decision regarding such disputes?

The dayanim say to the plaintiff: "Provide evidence that your claim is valid and you will receive the money". If the defendant claims that the matter never transpired, but the complainant provides witnesses who say, "we saw the loan take place," then the Beit Din (court) decides in favor of the complainant and obligates the defendant to pay.

What if, after the complainant brings witnesses to verify that the loan took place, the respondent claims: "It's true that I lied and initially said I had not taken a loan. I did, in fact, borrow money, but I already repaid the debt". Will the respondent be trusted? The Talmud says, no. Since the respondent said in the beginning that he did not borrow, it is as if he admitted he had not paid off the loan. This halakhah is called "Kol haOmer Lo Liviti - k'Omer Lo Parati," that is, anyone who says he did not borrow is deemed to be saying he did not repay.



# דף ו': הלואה ופירעון 🦠



ָרְאוּבֵן טוֹעֵן לְשָׁמְעוֹן: ״לָוִיתָ מְמֵנִּי 100 זוּז, בִּבַקְּשָׁה הַחַזֵר לִי״, וְאִילּוּ שָׁמְעוֹן טוֹעֲן: ״אַנִי לֹא חַיַּב לְרָ״. יַכוֹל לָהִיוֹת שֵׁשָּׁמְעוֹן יִטְעַן ״**אַנִי לֹא חַיַּב לְךָּ כִּי מֵעוֹלַם** לֹא הָלְוֵיתַ לִי כָּסָף״, ווַכוֹל לְהִיוֹת שָׁהוּא טוֹעֲן: ״נָכוֹן שהַלוַיתַ לִי, אַבַל כָּבַר הַחַזַרתִּי לֹךְ״.

כיצד על הדינים לפסוק בויכוחים מסוג זה? הַדַּיָנִים אוֹמִרִים לַתּוֹבֵעַ: ״הָבֵא רְאָיָה שֵׁאַתָּה צוֹדֵק וּתַקַבַּל אֵת הַכַּסֶף״.

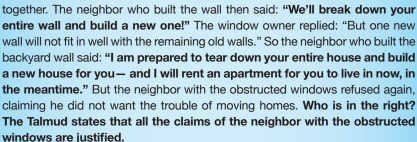
וּמָה יִהְיֵה אָם אַחֲרֵי שָׁהַתּוֹבֵעַ הֵבִיא עֲדִים שַׁנַּעַרְכָה הַלְוַאַה, קַם הַנְּתָבַּע וְאוֹמֵר: ״נַכוֹן, שִׁיקַרתִּי שֶׁאַמַרְתִּי בַּהַתְחַלַה שַׁלֹּא לַוִיתִי, אַבַל בַּאֵמֶת כֵּן לַוִיתִי אַלַא שָׁכָּבַר פַּרַעִתִּי אֵת הַחוֹב״, הַאָם הוּא יִהְיֵה נֵאֵמַן? הַתַּלְמוּד אוֹמֵר שֵׁלֹּא, כִּי בִּעֶצֵם זָה שָׁהוּא אַמֵר בַּהַתִּחָלָה שָׁהוּא לֹא לָוָה הַרֵי הוּא כָּאִילוּ הוֹדָה שֵׁהוּא לֹא פָּרַע. הַלָּכָה זוֹ מִכוּנַּה ״**כַּל הַאוֹמֵר לֹא לַוִיתִי -**ּכָאוֹמֵר לֹא פַּרַעתִּי״.



## Daf 7: THE NEIGHBORS AND THE NEW WALL

This daf tells the story of a man who built a very tall wall in his yard, extremely close to his neighbor's house. The wall was so high that it blocked the neighbor's sunlight. The neighbor approached the man and demanded he tear down the wall. The man who built the wall said: "I will

pay to seal off your current windows, and open up new windows that are high enough so that the wall I built will not block your access to sunlight." But the neighbor with the obstructed windows refused, claiming: "When you open up new windows, you will repeatedly hit the wall with a hammer and that beating of the hammer could weaken the entire wall from the portion above the new windows up to the roof." The neighbor who built the wall said: "Then, we'll break down the wall, from the height of the new windows up to the ceiling, and replace it with a new wall." However, the neighbor with the obstructed windows did not agree, claiming that the old and new portions of wall would not connect well





ַמעשה בָּאַדָם שַׁבַּנַה בַּחֲצֵרוֹ קִיר גַּבוֹהַ, קַרוֹב מְאוֹד לַבַּיִת שַׁל הַשָּׁכֵּן עַד שֶׁהַקִּיר הָסִתִּיר לוֹ אֵת אוֹר הַשֵּׁמֵשׁ. הְגִּיעַ אליו השַּכן ותבע ממנוּ לשַבּוֹר את הַקּיר. אמר לוֹ בּוֹנה

> הַקִּיר: ״אֵנִי אֶסָתּוֹם לָךָ אֵת הַחַלּוֹנוֹת וּבָמְקוֹמָם אֱפָרוֹץ חַלּוֹנוֹת חֲדָשִׁים על חשׁבּוֹני, בּמקוֹם גּבוֹהּ יוֹתר, שַׁם הַקִּיר שֶׁבַּנִיתִי אֵינוֹ מַסְתִּיר אֵת הַאוֹר״. אוּלַם בַּעַל הַחַלּוֹנוֹת סֵירֵב וטען: ״כּשׁאתה תפתח לי חלונוֹת חדשים אתה תכה בפטיש על הקיר. וּמְמַהֵלוּמוֹת הַפַּטִּישׁ עַלוּל לְהֵיחַלֵשׁ כל הקיר מהקטע שמעל החלונות עד הַגַּג״. אַמַר לוֹ בַּעַל הַקּיר: **״אַז נִשְׁבּוֹר** את כל הקיר מגובה החלונות הַחֲדָשִׁים עַד הַתִּקְרָה וְנַעֲשֵׂה קִיר חַדָשׁ״. אוּלַם גַּם לְזֵה בַּעַל הַחַלּוֹנוֹת

לֹא הָסְכִּים בָּטַעֲנָה שֶׁהַחִיבּוּר בֵּין הַחֱלֵק הַיַּשָּׁן לֵחָדַשׁ אֵינוֹ מתקיַם הַיטב. אמר לוֹ בּעל הַקּיר: ״נשׁבּוֹר את כּל הקיר וָנָבָנָה חַדַשׁ!" הָשִׁיב בַּעַל הַחַלּוֹנוֹת: ״קִיר חַדַשׁ אֵינוֹ מִתְחַבֵּר ַכָּל כַּךְ טוֹב לְקִירוֹת יִשָּׁנִים״. אַמַר לוֹ בַּעַל הַקִּיר: **״אַז אֵנִי מוּכַן** לשבּוֹר את כּל הבּית ואבנה לך בּית חדשׁ, וּבִינתּים אשׁכּוֹר ַלָּךְ דִּירָה לָגוּר בָּהּ״. אַבַל בַּעַל הַחַלּוֹנוֹת סֵירֵב בַּטַעֵנַה שָׁאֵינוֹ רוצה לטרוח לעבור דירה. מי צודק? התלמוד אומר שבעל הַחַלּוֹנוֹת צוֹדֵק בְּכַל טַעֵנוֹתַיו!



### Daf 8: TAX EXEMPTION

This daf refers to a letter sent by the Persian King Darius to the governor of the province beyond the Euphrates River, warning against collecting taxes under any circumstances from the Jewish scholars of Anshe Knesset HaGedolah, ("The Great Assembly"). The Anshe Knesset HaGedolah was the group of scholars that led Am Yisrael after the Babylonian exile. These scholars lived in an area controlled by King Darius.

According to halakhah, there are several types of taxes that are not imposed upon talmidei chachamim (Torah scholars), such as taxes designated to finance municipal security. If the city's wall required renovation and a decision was made

to collect a special tax from all city residents, talmidei chachamim would be exempt from paying, and as a result, the remaining residents were required to pay a little more.

## דף ח': פטור מתשלום מיסים 🦠



בַדַף זָה מְסַפֵּר הַתַּלְמוּד עַל מִכְתַב שֵׁשָּׁלַח דַּרְיַוֶשׁ מֵלֶךְ פרס לאחד ממושלי המחוזות שלו, מושל "עבר הנהר פַּרַת״ ובּוֹ הוּא הָזָהִירוֹ שֶׁבָּשׁוּם אוֹפֵן לֹא יָגְבָּה מִיסִים שׁוֹנִים מָן הַחֵּכָמִים הַיִּהוּדִים ״אַנִשֵּׁי כְּנֵסֵת הַגְּדוֹלַה״ -אָסֶפַת חֻכָמִים שֶׁהְנָהִיגָה אֶת עַם יִשְׂרָאֵל בִּימֵי גַּלוּת בַּבֵּל, שַׁהָתָגּוֹרָרוּ בָּאֱזוֹר שָׁלִיטַתוֹ.

אַכֵן כַּךְ גַּם הַהַּלָּכָה וְיֵשָׁנַם כַּמַּה וְכַמַּה סוּגֵי מִיסִּים שָׁאֵין ַמַּטִּילִים אוֹתַם עַל תַּלְמִידִי חֲכָמִים, לְמַשַּׁל מִיסִים שָׁנּוֹעֲדוּ

> לְמַמֶּן אֶת שָׁמִירַת הַעִיר. אָם זִּקוּקִים לשפץ את החומה והחליטו לגבות מָכֶּל הַתּוֹשָׁבִים מַס מִיוּחָד - תַּלְמִידֵי ַהַחֲכָמִים פָּטוּרִים מָן הַמַּס וּבִשָּׁל כַּךְ יתר התושבים משלמים מעט יותר





## Daf 9: THE VALUE OF TZEDAKAH

## דף ט׳: מַעַלַת הַאָּדַקָה 🍑

Halakhah mandates that even a pauper, who generally is exempt from giving tzedakah\*, must try to give at least one-third of a shekel

per year. (This refers to the 1/3 shekel which was the customary donation requrired during the time of the sages). The Talmud adds that an individual who motivates others to donate tzedakah merits a large reward, even greater than that of those who give the tzedakah.

On this daf we learn an important detail about giving tzedakah: During the time of the Beit HaMikdash, a person could bring an offering in order to atone for his transgressions. Since the destruction of the Beit HaMikdash, a person can donate tzedakah and that act is considered to be equivalent to that person's having sacrificed an offering.

\*The mitzvah of tzedakah is the commandment or obligation to give righteously, and is associated with doing justice, tzedek (the quality of being fair, moral, or correct). This is in contrast to giving charity, a voluntary act or donation to help those in need. יַשָּׁנָהַ הַלָּכָה בִּנוֹשֵׂא נִתִינַת צִדָּקָה הָאוֹמֵרֵת שַׁ**אַפִּילּוּ עַנִי מַרוּד** שַׁבַּדֵרַךְ כִּלָל פָּטוּר מִלְּתֵת צִדָּקָה, יִשִּׁתַדֵּל לְכָל הַפָּחוֹת לְתֵת

שׁלִישׁ שַׁקָל לצדקה בַּכל שׁנה. (מְדוּבַּר בִּשָּׁלִישׁ שֶׁקֵל שֶׁנַהוּג הַיַה) בִּזְמֵן חַזַ״ל). הַתַּלְמוּד מוֹסִיף וְאוֹמֵר שַׁמִּי שָׁמִּעוֹרֵר אֶת הַאֲנָשִׁים לְתְרוֹם צדקה, זוֹכה לשכר גדוֹל, אפילוּ עוֹד יוֹתֵר מֵאֵלֵּה הַנּוֹתִנִים אֵת הַצִּדָקָה.

עַל זָכוּת מָצְוַת צְדָקָה לוֹמִדִים בְּדַף זַה פָּרָט חָשׁוּב: בִּזְמַן שֵׁבֵּית הַמִּקְדָּשׁ הַיָּה קַיַּם, אַדַם הַיָּה יָכוֹל לְהַבִּיא קוֹרָבָּן, וּבְכַרְ הַיוּ חֱטַאַיו מִתְכַּפְּרִים לוֹ. בִּיַמֵינוּ, לְאַחַר הַחוּרְבַּן, אַדַם יַכוֹל ּלָתֵת צְדָקָה וְהַדָּבָר נֶחְשָׁב לוֹ כְּאִילּוּ הָקָרִיב קוֹרָבָּן.



### Daf 10: THE EVIL QUINTUS TINEUS RUFUS

Chazal referred to one of the Roman leaders by the unflattering name "The Evil Quintus Tineius Rufus". After serving for several years in a senior position in the Roman Empire, Tineius Rufus was appointed "Governor of Judea," which meant he was the ruler of the Judean region of Eretz Yisrael. After the destruction of the Beit HaMikdash, remnants of the sanctuary building still stood on the mound of the Temple Mount, Tineius Rufus ordered the entire area of Har HaBayit to be plowed over, so that not even a memory of the Beit HaMikdash would remain. Following Rabbi Akiva's violation of the Roman decree by gathering together large groups for Torah study, the Romans decided to put Rabbi Akiva to death in a most cruel manner. The evil Tineius Rufus was the one who carried out the horrible murder.

This daf shares the dialogue the evil Tineius Rufus conducted with Rabbi Akiva about the mitzvah of tzedakah, during which Rabbi Akiva explained that giving tzedakah is a great privilege and that God dearly wants us to be good to the poor and to assist them.

## דף י׳: טורנוסרופוס הרשע 🦠

היה אדם מגדולי רומא שכּוּנַה בּפי חז״ל טוֹרנוּסרוֹפוּס הרשׁע. לאחר ששׁימשׁ כּמה שׁנים באחת המשׂרוֹת הבּכירוֹת בּרוֹמא, הוא מונַה ל״נָצִיב יָהוּדָה״ - שַׁלִּיט אָזוֹר יָהוּדָה שַבָּאָרֵץ יִשְׂרָאַל. לְאַחַר הַחוּרָבַּן עוֹד נִיצָבוּ עַל תִּילָם שִׂרִידִים מֵהַהֵיכָל שֵׁל בֵּית הַמְּקְדֵשׁ וטורנוסרופוס הורה לחרוש את כל אזור הר הבית כדי שלא ישאר זֶכֵר מִבֶּית הַמִּקְדַשׁ. לְאַחַר שַׁרַבִּי עַקִיבַא עַבַר עַל גִּזֶרַת הַרוֹמַאִים וָהָקָהִיל קָהִילּוֹת בָּרַבִּים לְלַמְּדָם תּוֹרָה, הֵחְלִיטוּ הַרוֹמַאִים לְהוֹצִיא אוֹתוֹ להוֹרג בּצוּרה אכזרית ו**טוֹרנוּסרוֹפוּס הרשע היה זה שׁבּיצע** אֶת הַרֶצַח הַנּוֹרֵא.

בַּדַף זֶה מוּבַא דּוּ-שִּׂיחַ שֶׁהַרָשַׁע נִיהֵל עִם רַבִּי עֲקִיבַא עַל אוֹדוֹת מָצְוַת הַצְּדַקָּה, בָּמַהַלָכוֹ הָסְבִּיר לוֹ רַבִּי עַקִיבַא שֶׁנְּתִינַת הַצְּדָקָה הִיא זְכוּת גְּדוֹלָה מְאוֹד וְהַקָבָּ״ה רוֹצֶה בְּיוֹתֵר שָׁאַנוּ נֵיטִיב עָם הַעֲנִיִּים וּנְסַיֵּעַ לָהֵם.



## **◯** Daf 11: A COURTYARD THAT CANNOT BE DIVIDED



Two partners jointly owned a courtyard. The pair decided to end their partnership and divide the property. They measured the area and each owner received half. But what should be done if one partner wants to end the partnership and his associate refuses to do so? In most cases, each owner is entitled to force his partner to divide the property evenly.

However, if they share joint ownership of a very small courtyard, the second partner could contend that if they split the property, each owner would be left with such a tiny portion of land that it would be almost worthless, because it would be practically impossible to use. In such a case, the partner is correct and has the right to refuse to sell. This type of courtyard is called a "chatzer she'ayn bah din chalukah"- a courtyard not subject to the law of division.



יַשׁ שׁנִי אַנשִׁים שוּתפים, שַׁבַּבעלוּתם חַצֵר מִשׁוּתַּפֶת, וְהֶם רוֹצִים לְהַפְּסִיק אֵת הַשׁוּתָּפוּת וִלַחַלוֹק בַּחָצֵר. הֵם מוֹדְדִים את השטח וכל אחד מקבל חצי. אבל מַה עוֹשִׂים אָם יֵשׁ שׁוּתַּף אָחַד שֵׁרוֹצֵה לָהַפָּסִיק אֶת הַשּׁוּתַפּוּת וַחֲבֵרוֹ מְסַרֵב? בַּדֵרֶךְ כָּלַל כַּל שׁוּתַף זַכַּאי לְאַלֵּץ אֵת שׁוּתַפּוֹ לַחֲלוֹק עִמּוֹ בַּנֵּכֶס.

ָאֲבַל הוֹאִיל וָהֶם שׁוּתַּפִים בִּחַצֵר קְטַנַּה מְאוֹד, יַכוֹל הַשּׁוּתַף הַשָּׁנִי לְטָעוֹן: אָם אֲנַחִנוּ נַחַלוֹק בַּחָצֵר הַקְּטַנָּה יִשָּׁאֵר כָּל אֱחָד מֵאִיתָּנוּ עִם שטח כֹּה קטן שׁכּמעט אִינוֹ שׁוֹה, כִּי כּמעט אָי אָפִשַׁר לְהָשָׁתַּמֵשׁ בּוֹ. בָּמִקְרֵה כַּזָה ָהַשּׁוּתַּף צוֹדֵק וְהוּא רַשָּׁאי לְסָרֵב לְחֵלוּקָה. סוג חַצֵר כִּזוּ מְכוּנָה חַצֵר שֵׁ״אֵין בָּהּ דְּין חַלוּקַה״ - אִי אֵפִשַּׁר לְהַכְרִיחַ אֵת הַשּׁוּתַּף לחלוק בה.

### D'VAR TORAH: PARASHAT KORACH



# דָבַר תּוֹרָה: פַּרַשַׁת קוֹרַח

The first word of the parashah teaches us much about the great dispute between Korah and Moses. Korah presented idealistic claims under the guise of representing the common good, but in reality, he was seeking to satisfy his own personal interests, which is why the section begins with the word "and he took." When a person seeks to take, to gain, to add for themselves, an alarm should immediately go off even if their arguments and persuasions are couched in noble words and important ideals. Such a conflict, the sages say, is not for the sake of Heaven, because ultimately, what drove it was Korah's personal quest for status, honor, and position. A dispute that genuinely seeks the truth is one in which a person puts aside their own desires and strives to uncover the unadulterated truth, without any personal gain. Such a dispute is destined to endure.

המלה הראשונה בפרשה מלמדת אותנו רבות על הַמַּחֲלֹקֶת הַגְּדוֹלָה שֶׁל קֹרַח וּמֹשֶׁה. קֹרַח טָעַן טִעַנוֹת אִידַאַלִיסְטִיוֹת בָּמַסְוָה שֵׁל יִצוּג עְנִינֵי הַכָּלֵל, אַבַל בִּפּעַל הוּא חָפֶּשׂ וּבָקֵשׁ לְסַפֶּק אֶת הַאִינָטֶרֵסִים הַאִישִׁיִים שֵׁלּוֹ וְלַכֶן ָהַפָּרַשָּׁה פּוֹתַחַת בַּמִּלָּה ״וַיִּקַח״. כְּשֵׁאַדַם מְחַפֶּשׁ לַקַחַת, ּלָהַרוִיחַ, לָהוֹסִיף לְעַצְמוֹ, מִיַּד צָרִיכָה לְהָדַּלֵק נוּרַת אַזְהַרָה, גַּם אָם הַטָּעוּנִים וְהַשָּׁכָנוּעִים שֵׁלּוֹ מִבְּסַּסִים עַל מִלְּים ּגָבוֹהוֹת וְעַל אִידֵאַלִים חֲשׁוּבִים. עַל מַחְלֹקֵת כַּזוֹ אַמְרוּ ַחַזַ״ל שֶׁהָיא אֵינַהּ לְשֶׁם שָׁמַיִם, כִּי בַּסּוֹף מַה שֶׁהֶנִיעַ אוֹתַהּ היַה חפּוּשׂ עצמי שׁל קֹרח אחר מעמד, כּבוֹד ותפקיד. מַחְלֹקֵת אֲמִתִּית הִיא כָּזֹאת בָּהּ הַאַדַם שַׂם אֶת רְצוֹנוֹתַיו ָבַּצַד וּמְחַפֵּשׁ לְהַגִּיעַ לַאֲמֶת הַזַּכָּה מִבְּלִי לְדָרשׁ דַּבַר לְעַצְמוֹ, וּמַחֵלֹקֵת כַּזוֹ - סוֹפָה לְהִתְקַיֵּם.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N

GAL NAOR: CHAIR, DAF YOMI FOR US YAEL SCHULMAN: DIR., DAF YOMI FOR US www.talmudisraeli.org • vael@talmudisraeli.co.il TEL. 914/413-3128