





בבא מציעא ע"ד־פ" | שבת פרשת אמור | ד"ד" אייר תשפ"ד (1812) סדר נזיקין ו מסכת Nezikin | Masechet Bava Metzia 74-80 | Shabbat Parashat | 4-10 lyyar (May 12-18) Emor

## YOM HA'ZIKARON IITOTTT YOM HA'ATZMAUT INIXINX







יזכרר



Daf 74: ABAYE, MASTER OF THE BRAIN

דף ע"ד: אביי - "בעל המוח"

Abaye suffered from several diseases during his life. Nevertheless, he conscientiously persisted in his learning. All day, Abaye sat and studied Torah and would only make time to irrigate his fields at night. Such was his life, until one of his students asked permission to water the fields in Abaye's place; in return, in the time that was freed up, the student could learn Torah from him. Even as a youth, Abaye exuded wisdom. Abaye's teacher testified that he would be a great Torah scholar, with sharp intelligence. Rav Dimi regularly called him "karkafta" (head, in Aramaic), connoting that he was a "Master of the Brain."

After Rav Yosef died, the position of Rosh Yeshiva in Pumbedita remained open. Four Amoraim of that time were worthy to fill the Rosh Yeshiva position. Among them were Abaye and Rava. The four agreed that each would state a halacha and the one whose words posed no difficulty or inconsistency would become Rosh Yeshiva. In the end, some difficulty was found with each contender except for the words of Abaye, who was then appointed Rosh Yeshiva.

Abaye served as Rosh Yeshiva of Pumbedita for 13 years. His life was not long; he died at the age of 60. Abaye was, nonetheless, among the most widely quoted Amoraim in the Talmud. He is quoted there more than 1,700 times. The Talmud records that when Abaye died, the dome of the bridge on the Diglat (Tigris River) shattered. This was a heavenly sign that the river shared in grief over the death of the righteous man.

כַּל הַיּוֹם יַשַּׁב אַבַּיֵי וְהָגָה בַּתּוֹרָה, וְרֵק בַּלַיִלָה הוּא הִתְפַּנָה לְהַשָּׁקוֹת אֶת שָּׁדוֹתַיו. כַּךְ הוּא נַהַג עַד שֵׁאֵחַד מְתַּלְמִידֵיו בִּיקֵשׁ מִמֵנוּ לְהַשָּׁקוֹת אֶת הַשַּׁדוֹת בִּמְקוֹמוֹ, וּבְתְמוּרַה, בַּזְּמֵן שַׁיִּתְפַּנֵה הוּא יִזְכָּה לְלְמוֹד מִמֵּנוּ תּוֹרָה. כָּבַר בִּיַלְדוּתוֹ נִיכְּרָה בּוֹ בּינה עד שַׁרבּוֹ הַעִיד שַׁיּהיָה גִּדוֹל בַּתּוֹרַה, ואכן חריף היַה בּלִימוּדוֹ עַד שֵׁרָב דִּימִי הַיָּה רָגִיל לְכַנּוֹתוֹ ״קַרְקַפְּתַּא״ -רֹאשׁ בּשֹּׁפָה האַרמִית, כּלוֹמר: ״בּעל המוֹח״.

אַחֵבִי שֵׁנִּפִטַר רַב יוֹסֵף, עָמִדָּה מִשְׂרַת רֹאשׁ הַיִשִׁיבָה בעיר פּוּמבּדיתא פּנוּיה. ארבּעה אמוֹראים היוּ אוֹתהּ שַׁעַה רָאוּיִים לְמַלֵּא אֶת מִשְּׂרֵת רֹאשׁ הַיִּשִּׁיבָה, בֵּינֵיהֶם אַבַּיֵי וְרָבָא. אַרְבַּעִתָּם סִיכִּמוּ שֵׁכָּל אֵחָד יֹאמַר דְּבַר הֵלָכָה וּמִי שֵׁלֹא תִּימַצֵא פָּרְכָה לְדָבַרַיו יִהְיֵה רֹאשׁ הַיִשִּׁיבָה. לְבַסּוֹף נִמְצְאָה פָּרְכָה לְדִבְרֵי כּוּלָם מִלְבַד לְדִבְרֵי אַבַּיִי וָהוּא הָתְמַנַּה לְרֹאשׁ הַיִּשִּׁיבַה.

אַבַּיֵי כִּיהֵן כִּרֹאשׁ יִשִּׁיבַת פּוּמְבִּדִיתָא שָׁלוֹשׁ עֲשָׂרֵה שָׁנִים. אַבַּיֵי הוּא בֵּין הָאַמוֹרַאִים שַׁדְּבְרֵיהֵם הוּזִכְּרוּ פּעמים ַרַבּוֹת בַּתַּלמוּד - יוֹתֵר מֵאֵלֶף וּשָׁבַע מֵאוֹת פּּעַמִים. בַּתַּלְמוּד מָסוּפָּר כִּי בָּעֶת שֶׁנִפְטַר אַבַּיֵי נִשְׁבַּרָה כִּיפַת הַגֵּשֵׁר בַּנָהַר דַּגַלַת. סִימַן הַיָה זָה מון הַשַּׁמַיִם שֶׁהֶם מִשְּׁתַּתְּפִים בָּצַעַר פָּטִירַת הַצַּדִּיק.

## **Daf 75: INTEREST THROUGH WORDS**

On this final daf in perek "Eize'hu Neshech," we learn about more of the laws concerning the prohibition of charging interest, specifically "ribeet dvarim" (interest through words). Rabbi Shimon bar Yochai said: "A person who borrows money and then encounters the person who lent to him is forbidden to say 'hello' first." Why?

Rabbi Shimon bar Yochai is here referring to a person who is not friendly with the lender and would never otherwise be the first to say "hello." Now, because the lender provided the loan, the borrower wants to acknowledge the good deed and at least greet the lender first. Here, saying hello is like ribeet. While the borrower is not paying additional money in exchange for receiving the loan, the borrower is nevertheless bestowing a kindness on the lender by saying "hello." Even actions of this kind are prohibited.

This type of ribeet, "ribeet dvarim," i.e., the borrower pays in words, in return for the loan. Ribeet dvarim is not an issur d'O'raita (a Torah prohibition), but rather merely an issur d'Rabbanan (a rabbinic prohibition).

## דף ע"ה: "ריבית



רַבִּי שָׁמְעוֹן בַּר יוֹחָאי אוֹמֶר, שֵׁאַדָם שֵׁלַּוָה כֶּסֶף וּפּוֹגֵשׁ אֶת הַמַּלְוֵה אֵינוֹ רַשַּׁאי לְהַקְדִּים (לוֹמַר רָאשׁוֹן) לַמַּלְוֵה "שׁלוֹם". מדוּע?

רַבִּי שָׁמִעוֹן עוֹסֶק בָּאַדָם שָׁאֵינוֹ מִיוּדַד עם הַמַּלוֵה וּמֶעוֹלָם לֹא הַיָה רָגִיל לְהַקְדִים לוֹ ״שָׁלוֹם״, וְכַעֵת ַרַק בָּגְלַל שָׁהוּא נָתַן לוֹ הַלְוָאָה הוּא רוֹצֵה לְהַכִּיר לוֹ טוֹבַה וּלְפַחוֹת לְהַקְדִים לוֹ שַׁלוֹם. אֵמִירַת שׁלוֹם זוֹ דוֹמה לריבּית. אוֹמנם הוּא אינוֹ משׁלֹם כֶּסֶף תִּמוּרַת הַהַלְוָאָה אֱבָל הוּא נוֹתֵן טוֹבָה וְגַם פָּעוּלּוֹת מְסוּג זֶה אֲסוּרוֹת.

סוּג רִיבִּית זָה מִכוּנֵּה ״רִיבִּית דָּבַרִים״, שֶׁהַלּוֹוֵה משַׁלֵּם בִּדְבַרִים עַל הַהַלְוַאַה. רִיבִּית דְּבַרִים אֵינָהּ אֱסוּרָה מִדְּאוֹרָיִתָא אֶלָּא מִדְּרַבָּנָן בִּלְבַד.

## **Daf 76: FOREMAN WHO HIRED WORKERS**

# דף ע"ו: מנהל העבודה ששכר פועלים 🦠



A man was renovating his house. He hired the services of a foreman and requested that the foreman hire laborers, and agreed to pay the workers

4 zuz per day of work. The foreman found laborers willing to work for 3 zuz per day. At the end of the workday, the laborers were informed that the homeowner had agreed to give them 4 zuz. Can the laborers sue the homeowner for the difference between the sums?

According to the Talmud, it is within the workers' rights to be angry with the foreman. However, since they agreed to work for 3 zuz, they may not sue the homeowner for the additional fourth zuz.



ַמעשה בָּאַדַם שָׁשִּׁיפֵּץ אֶת בֵּיתוֹ. הוּא שַׂכַר מִנַהֶּל עֲבוֹדַה וּבִיקֵשׁ מִמֵנוּ: לֶּךְ תִּשָּׂכּוֹר פּוֹעֵלִים לַעבוֹדָה, וַאַנִי מוּכָן

> לְשַׁלֵּם לָהֶם אַרְבָּעָה זוּזִים לִיוֹם עבוֹדָה. יַצָא הַמְנַהֵל לְשׁוּק הַפּּוֹעֲלִים וְהָצְלִיחַ לְמָצוֹא פּוֹעֲלִים בּשָׁלוֹשָׁה זוּזִים לִיוֹם. בִּסוֹף יוֹם הָעֵבוֹדָה נוֹדַע לַפּוֹעֲלִים שֶׁבַּעַל הַבַּיִת הָסְכִּים לַתֶת לַהֶם אַרְבַּעַה זוּזִים. הַאָם הֶם יָכוֹלִים לִתְבּוֹעַ מִבָּעַל הַבִּיִת אֵת הַזוּז הַרְבִיעִי?

> הַתַּלְמוּד אוֹמֵר שֵׁזְכוּתַם לְכָעוֹס עַל מִנַהֵל ָהָעֲבוֹדָה שַׁכָּךְ עָשָׂה לָהֵם, אֲבָל מִכֵּיוָן שֵׁהֵם הסכימו לעבוד תמורת שלושה זוזים **הם לא** יָכוֹלִים לָתָבּוֹעַ מִבָּעַל הַבַּיִת אֶת הַזוּז הַרְבִיעִי.

## **Daf 77: LABORERS WHOSE JOB WAS CANCELLED**

# דף ע"ו: הפועלים שעבודתם התבטלה



On one occasion, Avigdor announced to a group of thirty laborers from a neighboring village that he would hire them to work the harvest on the following day. Toward evening, Avigdor passed by his dairy barn and noticed, much to his chagrin, that his cows were lying on the ground and not eating the hay in front of them. The veterinarian who was summoned to the cowshed said that a certain disease had harmed the cows and they must all be vaccinated the following day.

Avigdor immediately understood that he would not be available to deal with the harvest the next day. He sent a messenger to let the laborers know that he was rescinding his offer of work. The laborers informed Avigdor that it was now too late for them to find work elsewhere for the following day. Therefore, they expected Avigdor to pay them as originally promised. Are the laborers in the right?

Indeed, the laborers are entitled to receive compensation from Avigdor. However, since they will be idle and not working, they do not receive the entire originally agreedupon wage. Instead, they receive a lesser amount.



שׁלוֹשִׁים פּוֹעלִים מהכּפר השַׁכן **שׁמחר הוּא שׁוֹכר אוֹתם** לַעבוֹדַת הַקָּצִיר. לְקָרַאת עֵרֵב עַבַר אֲבִיגִדוֹר לְיַד הַרֵּפֵת וָרַאָה לְחֵרְדַתוֹ שֶׁהַפַּרוֹת שׁוֹכְבוֹת עַל הַאָרֵץ וְאֵינַן אוֹכְלוֹת מַהַשַּׁחַת שַׁלִּפְנֵיהָן. הַוַּטָרִינַר שָׁהוּזְעַק לַרֵפֶת אָבַחֵן שַׁמַּחַלַה מָסוּיֵמֶת פָּגְעָה בַּפַּרוֹת וְהוּא קַבַע: מַחַר אֲנַחִנוּ צְרִיכִים לָהַזָּרִיק חִיסּוּן אִישִׁי לְכָל פַּרַה.

פעם אחת, לפני מועד הקציר, הודיע אביגדור לקבוצה שׁל

אַבִיגִדוֹר הֶבִין מִיַּד שֶׁמַּחַר הוּא כְּבַר לֹא יִתְפַּנֵּה לַקַצִיר וָהוּא שָׁלַח לָהוֹדִיע לַפּוֹעֵלִים שֵׁהוּא מִבַּטֵּל אָת הַשָּׂכִירוּת. הַפּוֹעֵלִים הוֹדִיעוּ לוֹ: עַכְשַׁיוּ כָּבָר לֹא נִמְצַא עֲבוֹדָה לְמַחַר, **וַאֻנַחָנוּ רוֹצִים שֶׁתְּשָׁלֵּם לַנוּ אֶת** הַמַּשָׂכּוֹרוֹת. הַאָם הֶם צוֹדְקִים?

> הפועלים אָכֵן וּבָכֶן, ממנו לָקַבָּל זַכָּאִים מַשִּׂכּוֹרוֹת, אֲבַל מְכֵּיוַן שבאותו יום הם ינוחו, מָקַבְּלִים אינם משֹכּוֹרת מלאה, אלּא מַשָּׂכּוֹרֵת מוּפְחֱתֵת.



## **Daf 78: RESPONSIBILITY OF A DONKEY OWNER**

# דף ע״ח: אחריותו של שוכר החמור 🧑



The Mishnah on this daf deals with an individual who rented a load-bearing donkey, which died while in the renter's possession. Obviously, if the donkey just simply died, due to no fault of the renter, the renter would be exempt from paying. However, this Mishnah deals with a case requiring investigation and which might result in the renter's liability for damage caused to the donkey.

For example, a renter indicated to the donkey's owner that s/he wanted to rent the animal in order to ascend the mountain. However, in the end, and without the owner's permission, the renter chose to walk the donkey through the valley. Suddenly, the donkey died. In such a case, the renter is obligated to pay. It is likely the donkey died because the air in the valley caused the donkey harm. Since the renter took the donkey through the valley without permission, the renter is required to pay.

הַמִּשָּׁנַה בִּדַף זֶה עוֹסֶקֵת **בִּאַדֵם שֵׁשַּׂכַר** חַמוֹר-מַשָּׂא וּבִמַהֵלַךְ הַדֵּרֵךְ מֵת הַחֲמוֹר. בַּרוּר שֵׁאָם הַחֲמוֹר מֵת סְתַם כּרְ ללֹא כּל אשׁמה שׁל השּוֹכר, הוּא פַּטוּר מִלְשַׁלֵם. הַמִּשָּׁנָה עוֹסֶקֶת בִּמְקְרִים שַׁיֵשׁ לָדוּן בָּהֵם, מְכֵּיוַן שֵׁאוּלַי שַׁם הַשּׁוֹכר מתחיב לשלם.

ַלְמַשַׁל, שוֹכֵר שָׁצְיֵּן בִּפְנֵי בַּעַל הַחֵמוֹר: **אַנִי** רוֹצה לשֹׁכּוֹר חמוֹר כּדי ללכת עמוֹ בּדרךְ **הַרָרִית**, וּבַסּוֹף הָתְחָרֵט הַשּׂוֹכֵר וּ**בְּלִי לְבַקּשׁ** רשות מבַּעַל הַבַּיִת הוּא הַלַּךְ עם הַחֲמוֹר בַּעֵמֵק, וּלְפַתַע פָּתָאוֹם מֵת הַחֲמוֹר. בִּמְקְרֵה ַכַּזֶה הַשּׁוֹכֵר מִתְחַיֵּב בְּתַשִּׁלוּמִים, מִפְּנֵי שֵׁיִתַּכֵן מָאוֹד שָׁהַחֲמוֹר מֵת בָּגַלַל שֶׁהַאַוִיר שָׁל הַעֶמֵק הָזִּיק ָלוֹ, וּמֶאַחַר שֶׁהַשּּוֹכֵר הַלַּךְ אִיתּוֹ בַּעֵמֵק בִּלִי רְשׁוּת, הוּא חיַב.



## Daf 79: THE DONKEY WHO DIED EN ROUTE

A man named Elkana sailed on a ship headed toward Eretz Yisrael. The moment the ship docked at the Jaffa port, Elkana went down to the beach, bent to the ground, and kissed the Holy Land. Then, Elkana immediately gathered up his packages and headed toward the donkey rental station in order to obtain a donkey to ascend to Jerusalem. Elkana's soul yearned to pray at the Kotel HaMa'aravi (Western Wall). The clerk at the donkey rental station calculated Elkana's bill as follows: "The distance between Jaffa and Jerusalem is 55 km (35 miles); the charge is one dollar for each kilometer; hence, your bill comes to \$55."

Elkana began riding the donkey. Near Motza, the donkey let out an intense bray and died. Elkana was forced to go all the way up from Motza to Jerusalem on foot. When he returned to Jaffa, Elkana entered the donkey station to ask for a refund of his payment. "I rented a donkey to go all the way to Jerusalem," Elkana asserted, "and that was not the kind of donkey I received." The clerk informed the donkey station's owner of Elkana's complaint. The owner told the clerk: "Return just ten dollars to him. Motza is 45 kilometers (25 miles) from here. He rode the donkey that distance, so he is responsible for \$45. We will pay him back the remainder, \$10." On this daf, we learn that the owner of the donkey station is correct.

## דף ע"ט: החמור שמת באמצע הדרך 🍑



אדם בּשׁם אלקנה הפליג על גּבּי אוֹניה בּדרכּוֹ לארץ ישׂראל. בַּרָגַע שֶׁהַאוֹנִיַּה עָגִנָה בִּנִמֵל יַפּוֹ הוּא יַרַד לַחוֹף, וּ**פְּנַה לְתַחֵנַה** לָהַשִּׂכָּרַת חֲמוֹרִים כָּדֵי לְשָׂכּוֹר חֲמוֹר לַעֵלוֹת לִירוּשָׁלַיִם. הַפַּקִיד בָּתַחַנַת הַחֵמוֹרִים עַשָּׂה חֵשָׁבּוֹן: **הַמֵּרְחָק בֵּין יָפּוֹ לִירוּשָׁלַיִם הוּא** 55 קִילוֹמֶטָרִים, עַל כַּל קִילוֹמֵטֶר תִּשַּׁלֵּם זוּז אָחַד = יַחַד עַלֵּיךְ לשלם 55 \$.

ָרָכַב אֵלְקָנָה עַל חֵמוֹרוֹ, וּבַסִּיבּוּב שֵׁל מוֹצָא הַחֵמוֹר נָפַל וָמֵת,

ואַלקנה נאַלץ לעלוֹת את כּל ַהַדַּרֶךְ מִמּוֹצָא לִירוּשָׁלַיִם בַּרֵגֵל. כָּשֵׁהוּא חָזַר לִיָפוֹ פָּנָה אֵלִקְנָה החמורים לתחנת וּביקשׁ שַׁיַחֲזִירוּ לוֹ אֵת כַּסְפּוֹ. ״**אַנִי** שכרתִּי חַמוֹר עַד יִרוּשָׁלַיִם״, ָטָעַן אֶלְקָנָה, ״וַחֱמוֹר כַּזֵה לֹא **קיבַּלִתִּי״.** הַפַּקִיד הוֹדִיעַ לְבַעַל תַּחַנַת הַחֲמוֹרִים עַל הַתִּלוּנַה שׁל אֱלְקַנָה, וְהוּא אָמַר: ״**הַחֵזֵר** 

לוֹ רַק 10 זוּז, כִּי עַד מוֹצַא, 45 קִילוֹמֶטְרִים, הַחֲמוֹר נַשָּׂא אוֹתוֹ. עַלַיו לִשַּׁלֵּם 45 זוּז, וַרָק אֶת הַעוֹדֵף נִשָּׁלֵּם לוֹ״. בְּדַף זֶה לוֹמְדִים שבעל תחנת החמורים צודק.





## דף פ׳: פַּרָה נוֹשֶׁבֶת, בוֹעֲטָת, נוֹגַחַת וָעַצְלַנִית 🢽 Daf 80: A BITING, KICKING, GORING, AND LAZY COW

An individual purchased a cow. Afterward, the buyer discovered that the cow had a serious defect: She bit everyone who went near her. This is a case of a "mekach ta'oot" (a mistaken purchase). Had the buyer known about this problem initially, s/he would not have agreed to buy this cow. As we have learned in the past, in cases like this, the sale is invalid and the seller must return the buyer's money. However, if the seller indicated to the buyer that the cow was a biter and, despite that warning, the buyer agreed to purchase the cow, then it is obvious that purchase is not deemed a "mekach ta'oot."

The Mishnah on this daf deals with an interesting halacha. If the seller of a cow

warns a buyer "Be aware: This cow gores, bites, kicks, and is lazy" but, in the end, it turns out that the cow is merely lazy and does not bite, kick, or gore, then the buyer is permitted to cancel the purchase.

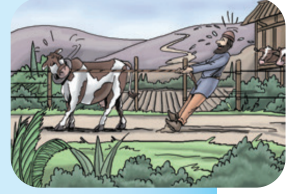
Why? Because the buyer could say to the seller: "You said the cow gores. I could discern immediately that she does not gore; You said the cow bites. I saw right away that she does not bite. You said she kicks. I quickly determined that she does not kick. Therefore, I was certain you simply made things up about her and I figured she was

not lazy either. Now that I know she is lazy, I no longer want her."

אָדָם רַכַשׁ פַּרָה. לְאַחַר מְכֵּן הוּא גִּילַה שֵׁיֵשׁ בַּפַּרָה פָּגָם רציני: היא נושכת את כל מי שרק עובר על ידה. זהו ״מֵקַח טַעוּת״, שֶׁהֵרֵי אָם הַיַה יוֹדֵעַ מִכַּךְ הוּא לֹא הַיַה מַסְכִּים לָקָנוֹתַהּ. בְּמִקְרִים כַּאֵלֵה הַמִּכִירָה מִתְבַּטֵּלֵת וָהַמּוֹכֵר צַרִיךְ לְהַחַזִיר לַקּוֹנֵה אֶת כַּסִפּוֹ. בְּרַם, בַּרוּר מאַלָיו שַׁאָ**ם הַמּוֹכֵר צִיֵּן בִּפְנֵי הַקּוֹנֵה**: דַע לְךָּ שהַפָּרָה נַשְׁכַנִית, וְהַקּוֹנֵה הָסְכִּים לְקָנוֹתַהּ בְּכַל זֹאת - אֵין הַמְּקַח "מקח טעוּת".

> מוֹכַר פּרָה צַיָּן בַּפנִי הַקוֹנָה: דע לַךְ שפּרָה זוֹ נוֹגַחַת, נוֹשֶׁכֶת, בּוֹעֲטֶת, וְעֲצַלַנִית. בִּסוֹפּוֹ שֵׁל דָּבָר הִתִּבָּרֵר שֵׁהַפָּרָה רַק עַצְלָנִית, אֱבָל אֵינָהּ נוֹגחת, אינה נוֹשׁכת ואינה בּוֹעטת. בּמקרה ּכָזֵה הַקּוֹנֵה רַשַּׁאי לְבַטֵּל אֵת הַמֵּקַח.

> מדוּע? מפּני שהקונה אומר למוֹכר: אמרתּ שֶׁהַפַּרָה נַגָּחַנִית - הָבָחַנָתִּי מִיַּד שָׁאֵינַהּ נַגַחַנִּית. אַמַרַתַּ שֶׁהִיא נַשְׁכַנִית - הָבָחַנַתִּי - מיַד שאינה נשכנית. אמרת שהיא בּוֹעטת הָבְחַנָתִּי מִיַּד שָׁאֵינַהּ בּוֹעֲטֶת. לַכֵן הַיִיתִי בַּטוּחַ שָׁסָתַם אַמַרַתַּ עַלֵיהַ כָּאֵלֵה דָבַרִים, וְחַשָּׁבְתִּי שָׁהִיא גַּם לֹא עַצְלַנִית. **עַכִּשִּׁיו** שָׁנּוֹכַחְתִּי לַדַעַת שַׁהִיא עַצִּלָנִית - אֵינִי חָפֵץ בָּהּ.



## **D'VAR TORAH: PARASHAT EMOR**



דָבַר תּוֹרָה: פַּרָשַׁת אֵמוֹר

Parashat Emor opens with the sanctity of the kohanim. It is a holiness which comes from above and does not depend on human actions. The priesthood is inherited by the descendants of Aharon and cannot be acquired or attained, no matter how much effort one invests. In contrast, the second part of the parasha sets forth the laws of the sanctity of times and festivals - emphasizing, "which you shall proclaim in their seasons" - indicating that it is the people of Israel who declare and sanctify these times. The sanctity of these times is dependent upon the court which is responsible for calendrical reckoning. Thus, we learn about the complementarity of human endeavor and God's actions: against the divinely bestowed holiness there is a sanctity that emerges and grows from the earth, and only by combining these two forms of holiness will we achieve perfection in serving the Creator.

קָדְשַׁת הַכּוֹהֵנִים, בַּהּ פּוֹתַחַת פָּרָשַׁת אֱמוֹר הִיא קָדְשַׁה הַבַּאַה מִלְמַעְלָה וְאֵינַהּ תָלוּיַה בָּאַדַם. הַכָּהְנַה עוֹבֵרֶת בִּירְשָּׁה לְבָנֵי אַהַרֹן, וִלֹא נִתָּן לִקְנוֹתָהּ אוֹ לְהַשִּׂיגָהּ גַם אִם ַנַשָּקִיעַ אֶת הַמַּאֲמַץ הַגָּדוֹל בִּיוֹתֶר. לְעִמַת זֹאת, בְּחֶלְקַהּ הַשַּׁנִי שֵׁל הַפָּרָשָׁה מִבִיאָה הַתּוֹרָה אֵת דִּינֵי קְדְשַּׁת הַזְּמַנִים וּהַמּוֹעַדִים - וַעַלֵיהֶם מַדְגִישָּׁה הַתּוֹרָה - ״אֲשֵׁר תִקְרְאוּ אֹתָם בָּמוֹעֲדָם" - שֵׁיִשְׂרָאֵל הֶם אֵלּוּ שֶׁקּוֹרְאִים וּמְקַדְשִׁים אֶת הַזְּמַנִים, וּקְדָשֶּׁתַם תָלוּיַה בָּבֵית הַדִּין הַאַחַרֵאי עַל קבִיעַת לוּחַ הַשָּׁנָה. בָּאֹפֵן זֵה אַנוּ לוֹמִדִים עַל הַהַשׁלמה שַׁיָשׁ בֵּין עֲבוֹדַת הָאָדָם לְמַעֲשָׂיו שֵׁל הקב״ה: כָּנֵגֶד הַקְּדוֹשָׁה הַמּוֹפִיעָה מִן הַשָּׁמִים, יֵשְׁנַהּ קְדָשָׁה הַבַּאַה וצוֹמַחַת מִן הַאַרֵץ, וְרָק בִּשָּׁלוּבַן שֵׁל שָׁתֵי קְדוֹשׁוֹת אֵלוּ -נגיע לשלמות בעבודת הבורא.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N

GAL NAOR: CHAIR, DAF YOMI FOR US YAEL SCHULMAN: DIR., DAF YOMI FOR US www.talmudisraeli.org • yael@talmudisraeli.co.il TEL. 914/413-3128