





יּוּלִי 13<sup>-</sup>7) בְּתְרֶא י״ב־י״ח וֹ שַׁבֶּת פְּרָשַׁת חֻקַּת וֹ א״ד״ תַּמוּז תשפ״ד (13<sup>-</sup>77) Nezikin | Masechet Bava Batra 12-18 | Shabbat Parashat Chukat | 1-7 Tammuz



### Daf 12: THE PATHWAY THAT WAS BLOCKED

דף ל"ב: הדרד שנחסמה



A small village suffered from a series of thefts. The people of the village decided to place gates at the central walkway that cuts across the village, from side-toside, and to provide gate keys only to village residents, so that no thieves would be able to get in. When the decision was accepted, the diligent village residents put up heavy fences on both sides of the road. But, the following day, a representative of the nearby city came and said: "For years we have been accustomed to taking a shortcut using your road. Based on what authority are you blocking off this passage?" The people of the village answered: "From now on, you will need to use the bypass road, since the road inside our village is our road and our road alone."

Eventually, it was decided that representatives of the village and city would ask a rabbi which view was correct. The rabbi told them that in Masechet Bava Batra, daf 12, we learn that if there is a path or road that, over a lengthy period, many people have been accustomed to traversing, it is their right to continue to use it and no one has the right to block free passage.



ָהַיָּה כָּפַר קַטַן שֵׁסַבַל מִגְּנֵבוֹת גִּדוֹלוֹת. בָּנֵי הַכְּפַר הַחָלִיטוּ לָהַעַמִיד שָעַרִים בַּשָּׁבִיל הַמֵּרְכַּזִי שַׁחוֹצֵה אָת הַכְּפַר מִצַּד לְצַד וְלַתֵּת מַפְתַּחוֹת רַק לְבְנֵי הַכְּפַר, כַּךְ לְעוֹלֵם כָּבַר לֹא יַגִּיעוּ לְשָׁם גַּנַבִים. וְכַךְ הֱעֵמִידוּ בָּנֵי הַכָּפָר הַחֲרוּצִים שָׁעָרִים כָּבַדִים בִּשָּׁנֵי צִידֵּי הַשָּׁבִיל. לְמַחֶרָת הָגִּיעַ שָּׁלִיחַ מֵהַעִיר הַסְּמוּכָה ּוְאָמַר: ״אָנוּ רָגִילִים כָּבָר שָׁנִים לְקַצֵּר אֵת הַדֵּרֵךְ וַלַעֲבוֹר בַּשָּׁבִיל שַׁלָּכֶם, בָּאֵיזוֹ רְשׁוּת אַתֵּם חוֹסְמִים אָת הַשָּׁבִיל?״ עַנוּ בְּנֵי הַכְּפַר: ״מֵעַכְשַׁיו עַלֵיכֶם יִהְיֵה ַלַעבוֹר בַּשָּׁבִיל הָעוֹקֵף ־ מְכֵּיוָן שֵׁהַשָּׁבִיל שֵׁבַּכְּפָר שַׁלָנוּ, הוּא שֵׁלָנוּ וְרַק שֵׁלָנוּ״.

ָלְבַסּוֹף הוּחָלַט שֵׁנָצִיג אֱחָד מֵהַכִּפָּר וִנָצִיג אֱחָד מַהַעִיר יֵלְכוּ לָרַב וְיִשָּאֵלוּ אוֹתוֹ עִם מִי הַצֵּדֵק. הָרַב אמר להם שבמסכת בבא בתרא, דף י״ב, לומדים שָׁאָם יֵשׁ שָׁבִיל אוֹ דֵּרֶךְ שֶׁהַרַבִּים רְגִילִים לַעֲבוֹר בָּהֶם - זְכוּתָם לְהַמְשִׁיךְ לַעֲבוֹר בָּהֶם וּלָאִישׁ אֵין ָרְשׁוּת לַחֱסוֹם אוֹתָם.



### Daf 13: YOU BUY, OR I'LL BUY

דף י"ג: "גוד או איגור"

ָבָדַף י״א לַמַדָנוּ עַל חַצֵר שַׁ״אֵין בַּהּ דִּין חֵלוּקַה״,

ַכַּזָכוּר מִדוּבָּר בִּחָצֵר קְטַנָּה, וְהַהֵּלֶכָה קוֹבַעַת שֵׁאִם



On daf 11 we learned about a "chatzer she'ayn ba din chalukah". If an owner of a jointly-owned small courtyard wants to void the partnership and divide the property in two, that owner cannot force the other partner to agree to the split. On this daf we learn that according to the approach of one of the Amoraim, Rav Yehudah, there is a guaranteed method for an owner of a jointly-owned courtyard to disband the partnership. One partner can turn to his/her associate and say: "If

you don't want to divide the courtyard, that's fine. Let's decide how much the courtyard is worth, and if you want, you can purchase my portion from me; and if you are not interested, I will purchase your portion from you. Regardless, I no longer agree to remain partners". According to the law, the partner is obligated to choose one of these two options.

This halakhah is called "Gohd oh Igud". The word 'gohd' means to cut or chop in Aramaic. For example, to chop a tree, is "Gohdu E'lana" in

Aramaic. This sometimes refers to "cutting a price," or setting a value. In our case, one partner says to his associate: "Decide: 'You buy' (set the sum based on which I will sell you my portion) or 'I'll buy' (I will stipulate the sum based on which you

will sell me your portion.)



גּוֹד בַּשַּׂפָה הַאַרַמִּית הִיא חִיתּוּךְ אוֹ קְצִיצָה, וְלְפְעָמִים הַמּוּבָן שֵׁלָּהּ הוּא ״קִצִיצַת דָּמִים״ - קְבִיעַת סָכוּם, וְכָךְ הוּא אוֹמֶר לוֹ: ״הַחֲלֵט: ״גּוֹד״ - קבַע סְכוּם וּלְפִיו אַנִי אֶמְכּוֹר לְךָ אֶת חֶלְקִי, אוֹ ״אִיגּוּד״ - אֲנִי אֶקְבַּע סְכוּם וּלְפִיו תִּמְכּוֹר לִי אֵת חֵלְקְךְ״.

### Daf 14: MOSHE RABBEINU'S SEFER TORAH

דף ייר: ספר התורה של משה רבנו

On this daf we learn some of the halakhot pertaining to a Sefer Torah - for example, the length required of a Sefer Torah. Likewise, we learn about the Sefer Torah Moshe wrote before his death. Moshe gave it to the kohanim and commanded them to place it next to the Luchot haBrit (The Tablets), on which were written the Ten Commandments. Where was Moshe's Sefer Torah located?

It was a disputed point. Rabbi Yehudah says the Torah was placed in the Kodesh HaKodashim (Holy of Holies), in the Beit HaMikdash next to the Aron HaBrit (Ark of the Covenant). However, Rabbi Meir contends that Moshe's Sefer Torah was put inside the Aron, next to the Tablets. That is, the Tablets of the Ten Commandments were laid down in the Aron and this was also the case with Moshe's Sefer Torah. This approach differs from our current tradition; today we place the Sefer Torah standing upright in the Aron. Some Rishonim explain that the ancient practice was established because the Aron HaBrit traveled with B'nai Yisrael from place-to-place, and had the Sefer Torah been positioned standing upright it might have swayed and fallen.

אָת סֶפֶר הַתּוֹרֵה שֶׁכַּתַב משֶׁה רֲבֵּנוּ לְפָנֵי פָּטִירַתוֹ, הוּא מַסַר לַכּוֹהַנִים וִצִיוַם שֵׁיַנִּיחוּהוּ עַל יַד לוּחוֹת הַבְּרִית, אוֹתַם הַלּוּחוֹת שַׁעֱלֵיהֶם כָּתוּבִים עֲשֶׂרֶת הַדִּיבָּרוֹת. הֵיכָן בִּדִיוּק הוּנַּח סֶפֶר תּוֹרה זה?



בָּכַךְ יָשׁ מַחֱלוֹקֶת. רַבִּי יִהוּדָה אוֹמֵר שָׁהוּא הוּנַּח בָּקוֹדֵשׁ לַאַרוֹן סמוּרָ הַקּוֹדֲשִׁים, הברית. לעומת זאת, סובר **רבי מאיר** שאת ספר התּוֹרה ַהָנִּיחוּ **בִּתוֹךְ** הַאַרוֹן עַל יַד הלוחות: **הלוחות היו מונחים** בָּתוֹךְ הַאַרוֹן בִּשָּׁכִיבַה וְכַךְ גַם סֵפֵר הַתּוֹרָה.

### Daf 15: *SEFARIM* IN THE *TANAKH*

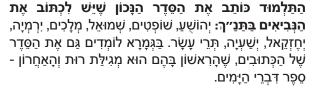
דף ט"ו: הספרים שבתנ"ף



In the upcoming dapim we learn many interesting details about the TaNaKh -Torah, Nevi'im, K'tuvim. The Talmud sets forth the correct order of the prophetic books: Yehoshua, Shoftim, Shmuel, Melachim, Yirmiyahu, Yechezkel, Yeshaya, and Trei-Asar ("The Twelve" Minor Prophets). The Gemara also teaches the order of the books of K'tuvim, the first of which is Megillat Ruth, and the last of which is Sefer Divrei HaYamim.

The Talmud adds that in addition to writing Sefer Shmuel, Shmuel HaNavi also wrote Sefer Shoftim and Megillat Ruth. David HaMelekh composed Sefer Tehillim (Psalms). However, nine other poets also are credited with writing certain chapters.

Psalm 139 was attributed to Adam, the first man. Another psalm was composed by King Melchizedek. Psalm 89 is attributed to Avraham Avinu, There are 11 hymns composed by Moshe Rabbeinu. The Book of Psalms also contains several chants composed by the Levi'im, who officiated as singers in the Beit HaMikdash.



מוֹסִיף הַתַּלְמוּד וָאוֹמֶר שֵׁשָּׁמוּאֵל הַנָּבִיא כַּתַב מִלְבַד סִפְרוֹ ״סֵפֵר שִׁמוּאֵל״ גַּם את ״ספר שופטים״ ואת ״מגילת רות״. דַּוִד הַמֵּלֵךְ כָּתַב אֶת סֵפֵר הַתִּהִילִּים, אֲבַל ָישָׁנַם פָּרַקִּים אֲחַדִים שֶׁהוּא כַּתַב בַּתִּהִילִּים מָפָּי מִשׁוֹרָרִים אֱחֶרִים, תִּשָּׁעַה בִּמְסְפַּר.

ָאֶת מִזְמוֹר קל״ט חִיבֶּר אַדֵּם הַרָאשׁוֹן, ַקַיָם גַּם מִזְמוֹר שֵחוּבַּר עַל יִדֵי מַלְכִּי צֵדֵק. , אַת מזמור פ״ט חִיבֵּר אַברַהַם אַבִּינוּ וּאַחַד עַשַּׂר מִזְמוֹרִים חִיבֵּר מֹשֵׁה רַבֵּנוּ.

בְּסֵפֵר תָּהִילִים מוֹפִיעִים גַּם מִזְמוֹרִים אֲחַדִים שֵחוּבְּרוּ בידי הַלווִים שַשִּׁימִשוּ מְשוֹרְרִים בְּבֵית הַמְּקְדַשׁ.





## Daf 16: BOOK OF JOB

דף ט"ז: ספר איוב 🍑

אָחָד מִסִּפְרֵי הַתַּנַ״ךְ נִקְרָא ״סֵפֵּר אִיוֹב״ וּמִסוּפַּר בּוֹ עַל איוֹב שָאַף עַל פִּי שֶׁהַיָה צַדִּיק גַּדוֹל, סָבַל יִסוּרִים קַשִּים ומַרִים בִּיוֹתֵר.

מִי כַּתַב אַת סָפֶר אִיּוֹב? עַל כַּךְ יֵשְׁנַהּ מַחֲלוֹקֵת. יֵשׁ אוֹמְרִים שָׁמֹשֶׁה ָרַבֵּנוּ כָּתַבוֹ עוֹד כָּשֶׁהַיוּ בָּנֵי יִשְׂרָאֵל תַּחַת שָׁעְבּוּד מִצְרַיִם.

מַתַּי חַי אִיּוֹב? יֵשׁ אוֹמָרִים שֶׁהוּא חַי בִּימֵי מֹשֶׁה רַבֵּנוּ, וַיָשׁ אוֹמְרִים

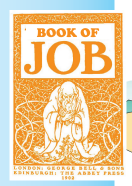
שַׁהוּא חַי בִּכָלָל בִּתִקוּפָה קִדוּמָה הַרְבֵּה יוֹתֶר, בִּימֵי יִצְחַק אַבִינוּ, וְוֵשׁ

> אוֹמְרִים שֶׁהוּא חַי בִּתְקוּפּוֹת אַחֶרוֹת. יֵשׁ גַּם הַאוֹמְרִים שָׁאִיּוֹב לֹא הַיָה וִלֹא נִבְּרַא וָכַל הַסֵּפֵר הוּא רַק מַשָּׁל שַׁבָּא לָבָאֵר כַּמָּה מִדַּרְכֵי הַהַנְהָגָה שֶׁל הַקָּבָּ״ה בָּעוֹלָם.

Sefer Iyov (Book of Job) is a Biblical book about the life of Job. Although he was a great tzaddik, he suffered profound and bitter agony.

Who wrote Book of Job? Chazal disagreed about the answer. Some say Job was written by Moshe Rabbeinu while B'nei Yisrael were enslaved in Egypt.

When did Job live? Some say the author lived during the time of Moshe Rabbeinu; others say the author lived in a significantly earlier period - that is, in the days of Yitzchak Avinu. Others assert the author lived during another different period. Some contend that the person Job never existed at all and that the entire book is an allegory to expound upon some of the workings of God in the world.



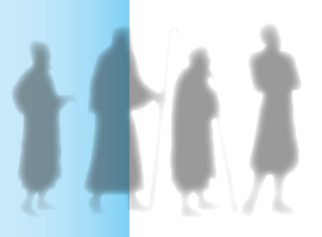
# Daf 17: FOUR PEOPLE WHO SHOULD NEVER HAVE DIED

The Talmud tells of four people in the history of the world who should have lived forever, never dying, since they never sinned in their entire lives. Yet, they died "because of the snake". When Adam was created he was meant to live forever. However, a decree of death was imposed upon Adam and all his future offspring because of the sin of the "Tree of Knowledge," when the snake caused Chava to sin. It was solely due to this decree that these four individuals died. They are: Binyamin, son of Yaakov Avinu; Amram, father of Moshe Rabbeinu; Yishai, father of David HaMelekh; and Kilav, son of David Hamelekh.

## דַף י״ז: אַרְבָּעָה אַנָשִׁיִם שֵׁלֹא 🗨

הַתַּלְמוּד מְסַפֶּר שֵׁיֶשָׁנָם אַרְבַּעָה אַנָשִׁים שֶׁהַיוּ צָרִיכִים לְחִיוֹת לְעוֹלַם ּוָלֹא לַמוּת, כִּי בִּכַל יִמֵי חַיֵּיהֶם הֶם לֹא חַטָאוּ מְאוּמָה, אַךְ הֶם מֶתוּ ״בְּעֵטִיוֹ שָׁל נַחֲשׁ״. כָּלוֹמַר: שֵׁכָּשָׁאַדַם הַרְאשׁוֹן נִבַרָא הוּא הַיַה אַמוּר לְחִיוֹת לְעוֹלַם, אֱלַא שַׁנָּגִזְרָה מִיתָה עַלַיו וְעַל כָּל צֵאֱצַאַיו בְּגַלַל חֲטָא "עֵץ הַדַּעַת" שֵׁבּוֹ הָחֱטִיא הַנַּחָשׁ אֶת חַוַּה, וַרַק מִפְּנֵי גִּזֵרָה זוֹ מֶתוּ אַרבַעה אַנַשִּים אֵלֵה.

ארבעה אנשים אלה הם בנימין - בנו של יַעקב אבינוּ, עמרם -אָבִיו שֵׁל משֵׁה רַבֵּנוּ, יָשַׁי - אָבִיו שֵׁל דָּוִד הַמֵּלֵךְ, וִגָּם אַחַד הַבָּנִים של דוד המלך ששמו היה כלאב.







### Daf 18: REMOVAL OF DANGEROUS OBJECTS

### דף י״ח: הרחקת מזיקים בין שבנים 💽



There are certain objects or activities that ought to be kept at a distance from other people in order to avoid damage or injury. The Mishnah states that it is prohibited to dig a ditch very close to a ditch belonging to one's neighbor. When a person digs a ditch, the earth is shaken, and the neighbor's ditch could collapse as a result.

יַשָּׁנַם חַפַּצִים אוֹ פּעוּלּוֹת שֵׁאָדָם צָרִיךְ לְהַרְחִיק מֵהַשֶּׁטַח של חברו מפּני שהם עלוּלים לגרוֹם נזק. למשל, במשנה כַּתוֹב שֵׁאֲסוֹר לַחְפּוֹר בּוֹר בִּמַקוֹם סַמוּךְ מְאוֹד לְבוֹר שָׁשַּׁיָּרְ לִשָּׁכָן. אַחַת הַסִּיבּוֹת לְכַךְ הִיא שֵׁבְּעֵת חֲפִירַת הַבּוֹר הָאַדָמָה מִזְדַעִזַעַת וְהַבּוֹר שֵׁל חֵבֵרוֹ עַלוּל לָהָתָמוֹטֵט.

The Mishnah also states that a person may not open a bakery on the first floor of a building if someone's grain warehouse is located on the second floor. The smoke rising from the oven could damage the grain. However, there is also this provision in the halakhah: If the second floor neighbor turned his apartment into a grain warehouse, the upstairs neighbor is permitted to sue the first floor neighbor to stop him from establishing a bakery at that location. But, if the downstairs neighbor opened a bakery first, and only afterward did the second floor neighbor desire to turn his space into a grain warehouse, he may not sue the neighbor on the first floor to force the closing of the bakery. Whoever acts first prevails.



המִשְׁנַה גַּם אוֹמֵרֶת שָׁאַדָם אֵינוֹ רַשָּׁאי לְפָתּוֹחַ מֵאֵפְיַה מתַחַת למַחָסָן תַבוּאַה שֵׁל חֲבֶרוֹ הַמְמוּקָם בְּקוֹמֵה שניה, כי העשן העולה מהתנור עלול להזיק לתבואה. אַבַל בַּהַלַכָה זוֹ יֵשׁ תִּנָאי: רַק אָם הַשַּׁכֵן בִּקוֹמֵה שָׁנַיַה ּכָּבָר עָשָׂה מֵהַדִּירָה שֵׁלוֹ מַחְסָן, הוּא רַשַּׁאי לְתִבּוֹעַ אֵת השכן מקומה ראשונה שלא יַקים שם מאפיַה. אבל אָם הַשַּׁכֵן מִקּוֹמָה רָאשׁוֹנַה פַּתַח עוֹד קוֹדֵם לַכֵן מַאַפְיַה, וַרַק אַחַר כָּךְ הַשָּׁכֵן מִקּוֹמָה שָׁנִיָּה רוֹצֵה לַעֲשׁוֹת בַּקּוֹמַה שלו מחסן, הוא אינו רשאי לתבוע את השכן מהקומה ָהָרְאשׁוֹנָה שַׁיִּסְגּוֹר אֵת הַמַּאֵפִיָּה. כָּךְ הַדִּין בִּמִקְרֵה זֵה- מִי שַׁתַּפַס רָאשׁוֹן - מַרְוִיחַ.

### D'VAR TORAH: PARASHAT CHUKAT



Up until this point, Sefer Bamidbar discussed the order of march in the wilderness, the sin of the spies, and Korah's rebellion, all of which occurred shortly after the exodus from Egypt. Then, the text suddenly shifts to tell us about the passing of the nation's great leaders-Miriam and Aharon, who died shortly before the nation entered the Land of Israel. The Torah, in effect, "jumps" and does not relate the events of the many years of wandering in the desert, teaching us that the Torah is not a history book. Every story in the Torah, every verse and word, is meant to teach us something for our lives, not just to recount what happened. As such, and being that it was unnecessary to supply further narrative details, the Torah skips almost forty years of the desert experience and focuses only on things that instruct and are relevant for future generations.

## דָבַר תּוֹרָה: פַּרַשַׁת חוּקַת

עָד לִפְנֵי רָגַע עַסַק חֹמֵשׁ בַּמִּדְבַּר בִּסֵדֵר הַהַלִּיכָה, בָּחֶטָא הַמְּרַגִּלִים וּבְמַחֻלַקְתּוֹ שֵׁל קֹרַח, שֶׁהְתְרַחֲשׁוּ עם יִצִיאַת יִשְׂרָאֵל מִמְּצְרֵיִם. וְהָנֵּה קוֹפֶצֵת הַתּוֹרַה בִּפָּרָשָׁתֵנוּ וּמְסַפֵּרֵת לָנוּ עַל פִּטִירָתָם שֵׁל גִּדוֹלֵי הָאֻמָּה - מִרְיַם וִאַהֶּרֹן הַכֹּהֶן, שֶׁמֵתוּ בְּסַמוּךְ לַכְּנִיסָה לַאַרֵץ. הַתּוֹרַה לִמַעֲשֶׂה ״קוֹפֶצֵת״ וִלֹא מְסַפֶּרֵת לַנוּ עַל דְּבַרִים שָׁהָתַרַחֵשׁוּ בִּרֹב שָׁנוֹת הַהַלִּיכָה בַּמִּדְבָּר, וּמִתּוֹךְ כָּךְ אַנוּ לוֹמִדִים שֶׁהַתּוֹרָה אֵינֵנָה סֵפֶר הִיסְטוֹרִיָה. כַּל סְפּוּר שַׁמוֹפִיעַ בַּתּוֹרָה, כַּל פַּסוּק וּמִלֵּה בַּאִים לְלַמֵּד אוֹתַנוּ ַמַשָּׁהוּ לְחַיֵּינוּ אָנוּ, וְלֹא רַק לְסַפֵּר לָנוּ עַל מָה שֶׁהָיָה וָהָתְרַחֵשׁ. לַכָן, כִּשָּׁאֵין צֹרֶךְ, יִכוֹלָה הַתּוֹרָה לְדַלֵּג גַּם עַל כָּמְעַט אַרְבַּעִים שָׁנוֹת הַמִּדְבַּר וּלְהָתַמַקֵּד רַק בְּדְבַרִים הַמְּלַמְּדִים וְשַׁיַּכִים לְדוֹרוֹת הַבַּאִים.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

