



ו שבת סכות ו י״חיכ״ד תשבי תשפ״ה (26־20 (2024 אוֹקטוֹבר ז־קב״ג סדר נזיקין ו מסכת בבא בתרא Masechet Bava Batra 117-123 | Shabbat Sukkot 18-24 Tishrei (October

> אַחֵינוּ כָּל בֵּית יִשְׂרָאֵל הנתונים בצרה וכשביה העומדים בין בים ובין ביבשה הַמָּקוֹם יְרַחֵם עֲלֵיהֶם ויוֹצִיאֵם מִצְרָה לְרְוָחָה וּמֵאַבֵּלָה לָאוֹרָה ומשעבוד לגאלה הָשָׁתָא בַּעֲגָלָא וּבִזְמַן קָרִיב ונאמר אמן

Our brethren, from among the entire Jewish People who are in distress and captivity. whether they be on the sea or dry land, May God have mercy on them, and bring them from distress to comfort, and from darkness to light. and from slavery to redemption. now, swiftly, and soon. And let us say: Amen.





### Daf 117: HOW WAS ERETZ YISRAEL DIVIDED?

When B'nai Yisrael entered Eretz Yisrael, Yehoshua Bin Nun divided the land into portions and everyone received an inheritance in the land.

Among whom was the land divided? This daf records a dispute regarding the matter: Some say that everyone who entered Eretz Yisrael received one portion of land. Other say that the land was divided based upon those who left Egypt -- i.e., all who were over 20 years old at the time of the Exodus from Egypt. Since those who left Egypt were no longer alive, their heirs received the allotments.



00

כָּשַׁבָּנֵי יִשָּׂרָאֵל נִכָנָסוּ לָאָרֵץ חִילֵּק יִהוֹשָּׁעַ בִּן נוּן אֵת הָאָרֵץ לַחֲלָקִים חֲלָקִים וְכָל אֵחָד קִיבֵּל נַחֱלָה בָּאָרֵץ.

לָמִי חוּלָּקָה הָאָרֶץ? בְּדַף זֶה מוֹפִיעָה מַחֲלוֹקֵת בָּעִנָין: יֲשׁ אוֹמְרִים כִּי כָּל מִי שַׁנִּכְנַס לָאָרֵץ זָכָה בִּחֵלֵק אֵחָד, וְיֵשׁ אוֹמְרִים שָׁהָאָרֵץ חוּלְּקָה לִיוֹצָאֵי מִצְרַיִם (אֱלֵה שֶׁהָיוּ בָּגִיל עֲשָׂרִים שָׁנָה בִּזְמַן יִצִיאַת מְצְרַיִם). מֱאַחַר שַׁיוֹצָאֵי מִצְרַיִם כָּבַר לֹא הַיוּ בַּחַיִּים, יוֹרְשֵׁיהֵם זָכוּ בַּחֲלָקִים שֵׁלָּהֵם.

### Daf 118: THE AMORA SHMUEL ("YARCHI'NA'A")

# דף קי"ח: האמורא שמואל (ירחינאה) 🦠



"Amoraim" are the Sages of Israel who lived in the 300-year period from the writing of the Mishnah until the days of Ravina and Rav Ashi, who edited the Babylonian Talmud, approximately 1500 years ago. They are referred to as "Amoraim" because they would recite and learn the words of the Tannaim and explain them. Shmuel was one of the first Amoraim. Shmuel's father was one of the great Torah scholars of his generation. One of the Tanaaim blessed him, saying he would be privileged to have a loyal son like Shmuel the Prophet. So when his son was born, he named him Shmuel.

The Amora Shmuel was born in the city of Nehardea. Later on, he traveled to Eretz Yisrael and had the privilege of meeting Rabbi Yehudah HaNasi, editor of the Mishnah. After learning Torah in Eretz Yisrael, Shmuel returned to Nehardea, and was eventually appointed Rosh Yeshivah in Nehardea, which at that time, was the most important yeshivah in Babylonia. As Rosh Yeshivah he served as a judge and legal authority for all the Jews of the surrounding region.

Shmuel and his friend Rav became known as the greatest scholars of their generation. Shmuel was also famous for knowing the movements of celestial bodies, the sun, the moon, and the stars. For this reason, they called him "Yarchi'na'a" (literally, 'moving moon'), one who is expert in the movement of the moon.

הַ״אַמוֹרַאִים״ הֶם חַכְמֵי יִשְׁרָאֵל שֶׁחַיו מְהַתְּקוֹפַה שלאחר כתיבת המשניות, הם כונו ״אמוראים״ מַפָּנֵי שֶׁהֵיוּ אוֹמָרִים וְלוֹמְדִים אֶת דְּבָרֵי הַתַּנַּאִים וּמַסְבִּירִים אוֹתַם.

אַחַד הָאַמוֹרָאִים הָרָאשׁוֹנִים הָיָה שָׁמוּאֵל הַאָמוֹרָא שָׁמוּאֵל נוֹלַד בַּעִיר נְהַרְדְּעָא, אַחַר כַּךְ עַלַה לָאֶרֶץ יִשִּׂרָאֵל וִעוֹד זַכָה לְרָאוֹת אֶת רַבִּי יָהוּדָה הַנָּשִּׂיא מְסַדֵּר הַמִּשָּׁנִיוֹת. לְאַחַר שֵׁלְּמַד תּוֹרָה בָּאֵרֵץ יִשִּׂרָאֵל, הוּא חָזַר לְנָהַרְדִּעָא וּלְיָמִים ָהָתְמַנַּה לְרֹאשׁ יִשִּׁיבַת נְהַרְדִּעָא.

שָׁמוּאֵל הִתְפַּרְסֵם גַּם בִּכָךְ שֵׁיָדַע אֵת מהלכי גרמי השמים, השמש ַהַּיָּרֶתַ וְהַכּוֹכָבִים, וּלְפִיכָךְ **הָיוּ שֶׁכִּינוֹהוּ ״יַרְחִינַאַה״** מִלְשוֹן יַרַחַ, ּכָלוֹמַר בַּקִי בִּמַהַלַךְ הַיָּרֵחַ.

### DAF 119: RASHBAM'S COMMENTARY AND THE EGYPTIAN EXILE

## דף קייש: פַרוּשׁ הַרַשָּבִים וְגַלוֹת מִצְרַיִם 🍑



In the Brit Bein HaBetarim, God told Avraham Avinu: "Your descendants will certainly be strangers in a foreign land, where they will be enslaved and mistreated for four hundred years." This statement alludes to the enslavement in Egypt.

Rashbam explains that B'nai Yisrael actually spent only 210 years in Egypt, and that when Avraham was told [his descendants would be enslaved for] "400 vears," the intension was to mark the time from the birth of Yitzchak to the exodus from Egypt. Yocheved bat Levi was born immediately after B'nai Yisrael

went down to Egypt. When Yocheved was 130 years old, she miraculously gave birth to Moshe Rabbeinu. When Moshe Rabbeinu was 80 years old, B'nai Yisrael left Egypt. That is how we know that B'nai Yisrael were in Egypt for 210 years.

Who is Rashbam? Rashbam is an acronym for Rabbi Shmuel bar Meir. His mother's name was Yocheved and she was Rashi's daughter. We do not have access to Rashi's commentary for most of Masechet Bava Batra. Rashbam's commentary is printed in its place on the inside of the page of Gemara.

בָּבְרִית בָּין הַבְּתַרִים אַמַר הַקַּבַּ״ה לְאַבְרַהַם אַבִינוּ (בָּרֵאשִׁית): ״יָדֹעַ תַּדַע כִּי גֵר יִהְיֶה זַרְעֲךָ בְּאֶרֶץ לֹא לָהֶם וַעַבָּדוּם וִעִנּוּ אֹתָם **אַרְבַּע מֵאוֹת** שָׁנָה״, כְּשֵׁהַכַּוָּנָה הִיא שַׁהֵם יִשָּׁתַּעִבָּדוּ בָּאֵרֵץ מִצְרַיִם.

הַרַשָּבַּ״ם מַסְבִּיר שָבַּאֵמֵת בָּנֵי יִשְׁרָאֵל הַיוּ בִּמְצְרַיִם רַק 210 שַנִים, וּמַה שֶׁנָאָמַר לאָבָרָהַם אַבִינוּ ״אַרבַּע מֵאוֹת״ הכונה שמלידת יצחק, זרעו של אברהם, יעברו 400

> שַׁנִים עַד יִצִיאַת מִצְרַיִם. מִיַּד כְּשֵׁבְּנֵי יִשְׂרָאֶל יַרְדוּ לְמְצָרַיִם נוֹלְדָה יוֹכֶבֶד בַּת לָוִי. כְּשֵׁהַיִתָה יוֹכֶבֶד בַּת מֵאַה וּשָׁלוֹשִׁים ַנַעֲשָׂה לַהּ נֵס וָהִיא יַלְדַה אֶת מֹשֶׁה רַבֵּנוּ, וּכְשָׁמֹשֶׁה רַבָּנוּ הַיָה בֵּן שָׁמוֹנִים שָׁנַה יצאו בני ישראל ממצרים - הרי לנו שַׁבַּנֵי יִשָּׁרַאֵל שַהוּ בִּמִצְרַיִם 210 שַׁנִים

> הַרַשָּׁבַּ״ם הוּא **רַ**בִּי שָׁמוּאֱל בַּר רַבִּי מַאָיר. שֶׁם אָמּוֹ הַיָה יוֹכֶבֶד וְהִיא הַיָּתַה בּתּוֹ שׁל רשׁ״י.



## Daf 120: SACRIFICES OFFERED OUTSIDE THE BEIT HAMIKDASH

# דף ק״ב: שַׁחוּטֵי חוּץ 🥟



After the Mishkan was built. Moshe Rabbeinu was commanded to tell B'nai Yisrael that from that point forward it was forbidden to offer a sacrifice outside the Mishkan.

There were two specific prohibitions: 1) It is forbidden to slaughter an animal that has been sanctified as an offering anywhere other than at the Mishkan. 2) It is forbidden to burn a sacrificial portion of meat anywhere other than at the Mishkan.

The reason behind the prohibition is explained in Sefer HaChinuch (Mitzvah 186): "Hashem designated a permanent place for Israel to bring their offerings, where they could direct their hearts toward Him and develop reverence for Him. At that location, their hearts soften and surrender to accept the complete kingdom of Heaven. Therefore, Hashem restricted the performance of acts of sacrifice to that place only, so that it would allow complete atonement for us."

אַחֵבִי שָׁהוּקָם הַמִּשָּׁכַּן נִצְטַוָּה מֹשֶׁה רַבֵּנוּ לוֹמַר לְעָם יִשְּׂרָאֵל ּכִי מֵעַתַּה אַסוּר לְהַקְרִיב קוֹרְבָּן מְחוּץ לַמִּשְׁכָּן.

ַקַּיָמִים שָׁנֵי אִיסּוּרִים: א. אָסוּר לִשָּׁחוֹט מָחוּץ לַמִּשָּׁכַּן בָּהֶמָה שֶׁהוּקְדָּשָׁה לְקוֹרְבָּן. ב. אַסוּר לְהַקְטִיר מְחוּץ לַמִּשָׁכָּן אֵיבָרִים שֵׁל בִּהֶמָה שֵׁהוּקְדִּשָּׁה לְקוֹרְבָּן

> עַל **טַעַם הַאִיסּוּר** נֵאֱמַר בִּסֵפֶר הַחִינּוּךְ (מְצְוַה קפ"ו): "לְפִי שֶׁהַשֶּׁם בַּרוּךְ הוּא קַבַע מַקוֹם לִישָּׂרָאֵל לְהַבִּיא שָׁם קוֹרְבָּנוֹתַם וּלְהַכִּין שַׁם לְבַבָּם אֱלַיו, וּמְתּוֹךְ קבִיעוּת הַמַּקוֹם וְהַגְּדַלַתוֹ וְיֵרְאַתוֹ אֵל לֵב בָּנֵי אַדַם נַפָּשָׁם מִתְפַּעֵלֵת שָׁם לטוב, והלבבות מתרככים ונכנעים לִקַבֵּל שָׁם מַלְכוּת שָׁמַיִם שָׁלֵמָה, **עַל**

כּן מנענו השֶם מעשות מעשה הַקוֹרבַנוֹת רַק בַּמַקוֹם הַהוּא כָּדֵי שֶׁתְּהֵא כַּפַּרָה שָׁלֵמָה לָנוּ״.



### Daf 121: THE ONE WHO IS GOOD AND DOES GOOD

## דף קכ"א: "הטוב והמיטיב"

The Jews revolted against the Romans six decades after the destruction of the Beit HaMikdash. The revolt was popularly known as the "Bar Kochba Revolt" because Shimon Bar Kochba led the rebellion.

Shimon Bar Kochba thought that an additional fortress city beyond Jerusalem would strengthen the country's defenses. Therefore, he decided to transform the city of Beitar, situated close to Jerusalem, in the area of Beit Lechem, into a fortress city. When the revolt failed, thousands of Beitar residents were killed. The Romans, in their wickedness, refused to allow the Jews to bury the dead; their corpses remained in the fields for many years. After much time had passed, Chazal succeeded in bribing the Roman authorities to allow burial of the dead. Chazal maintained that a miracle was performed for those killed in that, despite the passage of time, the bodies did not decay.

After it was made possible to bury the dead of Beitar, Chazal composed the fourth beracha in Birkat HaMazon — "HaTov v'haMeitiv" (the One Who is good and does good). "HaTov," in appreciation for the bodies that did not even smell after all that time in the field, and "HaMeitiv," in gratitude that those killed ultimately were given a proper burial.

עַשָּׂרוֹת שַׁנִים לְאַחֵר תִּקוּפַת הַחוּרְבַּן מַרְדוּ הַיָּהוּדִים בַּרוֹמַאִים. מֵרֶד זֶה מִפּוּרָסָם **כִּ״מֵרֶד בַּר כּוֹכְבַא״**, עַל שֶׁם שָׁמַעוֹן בַּר כּוֹכָבַא שֶׁהְנָהִיג את המרד.

שָׁמָעוֹן בַּר כּוֹכָבֵא חֲשָׁב שָׁאָם תּוּקָם עִיר מִבְצַר נוֹסֶפֶת לִירוּשַׁלַיִם

הַדַּבַר יִחַזֶּק אֶת מַגִּינֵּי הַאֶרֵץ וּלְפִיכַךְ הֵחְלִיט ַלַהֱפוֹךְ אֶת הַעִיר בֵּיתַר, שֵׁשַּׁכְנַה סַמוּךְ לִירוּשָׁלַיִם בָּאֵזוֹר בֵּית לֵחֶם, לְעִיר מִבְצָר. **לְאַחַר** ּכִּישָׁלוֹן הַמֶּרֶד נֵהֶרָגוּ רִבְבוֹת תּוֹשָׁבֵי בֵּיתַר, וָהַרוֹמַאִים בִּרְשָׁעוּתַם סֵירָבוּ לְאַפְּשֵׁר לְקְבּוֹר אַת הַהַרוּגִים וָהֶם הַיוּ מוּטַלִים בַּשַּׁדוֹת שַנִים רבות. חז״ל מספרים כי נעשה נס להרוּגים ובכל התקופה גופותיהם אפילו לא הסריחו

לָאַחַר שֶׁהָתָאַפִּשָּׁרָה קְבוּרַת הַרוּגֵי בֵּיתַר תיקנו חז"ל את הברכה הרביעית בברכת הַמַּזוֹן: ״הַטּוֹב וְהַמֵּיטִיב״, ״הַטּוֹב״ עַל כַּךְ עַל ַכַּךְ שֵׁלֹא הָסָרִיחוּ הַגּוּפוֹת, ״וִהַמֵּיטִיב״ עַל כַּךְ שַׁנִּיתִנוּ הַהַרוּגִים לִקבוּרָה.



### Daf 122: DIVISION OF THE LAND

The Torah explains in Bamidbar 26:55-56: "However, the land shall be divided by lot; according to the names of the tribes of their fathers they shall inherit. According to the lot shall their inheritance be divided between the many and the few."

This was how the division of Eretz Yisrael according to shvatim (tribal allotments) was conducted: "They took a ballot box and placed scraps of paper inside, on which they wrote down the various regional portions of Eretz Yisrael. Then they took another ballot box, and placed scraps of paper, each with the name of a tribe on it. Each time they took out two paper scraps — one from each ballot box — the tribe whose name was pulled from the ballot box won the portion of land that was written on the second paper scrap."

# דף קכ"ב: חַלוּקַת הַאָרִץ 🦠

בתורה נאמר (במדבר כ״ו): ״אך בגורל יחלק את הארץ לשמות מטות אבתם ינחלו. על פי הגורל תחלק נחלתו בין רב למעט".

> ּכָּךְ הָתְנַהֵלָה חֱלוּקַת הָאָרֵץ לַשָּׁבַטִים: נטלו קלפי ובה הניחו פתקים ורשמו ָעַלֵיהָם אֵת **חֵלְקֵי אֵרֵץ יִשִּׂרְאֵל**, נָטָלוּ קַלָּפִי נוֹסֶפֶת וּבַהּ הָנִּיחוּ פתקים עם שמות השבטים, וּבְכַל פַּעַם **הוֹצִיאוּ שָׁנֵי פִּתַקִּים -**אֶחַד מִכָּל קַלְפִּי, וְהַשֵּׁבֵט שֵׁשָּׁמוֹ עָלָה בַּגּוֹרָל זָכָה בַּחֵלֵק שֵׁהַיַה רַשׁוּם בַּפֶּתֵק הַשָּׁנִי.



# **Daf 123: PRIESTLY EMOLUMENTS**

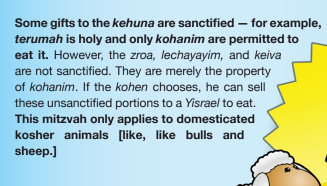
## דף קכ"ג: מתנות כהונה

One of the gifts of the kehuna (priesthood) is zroa, I'chayayim, and keiva (foreleg, cheeks and a portion of the stomach). The Torah commands anyone who ritually butchers a kosher animal to give those portions of the animal to the kohen.

אַחַת מִמַּתִּנוֹת כָּהוּנָה הִיא ״זְרוֹעַ, לְחַיַיִם וְקֵיבָה״

הַתּוֹרַה מָצַוָּה לְכַל שׁוֹחֵט בְּהֵמָה לַתֵּת לַכּוֹהֵנִים אֶת הַיָּרוֹעַ - חֱלֵק מֶהָרֵגֵל הַיִּמָנִית שֵׁל הַבְּהֶמָה, אֱת הַלְּחָיֵיִם שֵׁל הַבָּהֵמָה וָאֵת הַקֵּיבָה.

יָשׁ מַתָּנוֹת כָּהוּנַה שֶׁיֵשׁ בַּהֶן קְדוּשָׁה, לְמַשָּׁל תָּרוּמַה היא קדוֹשה ורק לכּוֹהנים מוּתּר לאכוֹל אוֹתהּ, אַבָּל בִּזְרוֹעַ, לְחָיֵיִם וְקֵיבָה אֵין קְדוּשָּׁה, אֵלָּא הֶם מַמוֹן כּוֹהֶן, וָאָם הַכּוֹהֵן רוֹצֶה, הוּא יַכוֹל לְמְכּוֹר אוֹתַם לְיִשִּׂרָאֵל שֵׁיֹּאכַל אוֹתַם. מִצְוָה זוֹ נוֹהָגֵת בָּבָהַמוֹת טָהוֹרוֹת בָּלְבַד.



## D'VAR TORAH: PARASHAT BREISHEET

# דָבַר תּוֹרַה: פַּרַשַׁת בָּרָאשִׁית

Cain and Abel were the only two brothers in existence, and each effectively owned equal halves of the vast world. Despite this, jealousy and the evil inclination prevailed, leading Cain to murder Abel. The Admo"r of Gur, Rabbi Yitzchak Meir Alter (Chiddushei Hari"m), interprets this incident to teach that happiness and goodness come to us not from what we hold in our hands, but by how we appreciate and view what we have. A person might possess half the world, yet his obsession with the other half might lead him to sorrow and envy, adversely affecting his behavior and general attitude. Hence, the dictum of Chazal, "Who is wealthy? He who is satisfied with his portion," is among the first and fundamental lessons that the Torah chooses to teach us, right at the very outset.

ַקיָן וָהֶבֶל הַיוּ שָׁנֵי אָחִים יָחִידִים בַּעוֹלַם, וּלְמַעֲשֵׂה כַּל אחד מהם היה בעלים על חצי מהעולם. למרות זאת, גָּבָרָה הַקּנָאָה וְהַעַיָן הָרָעָה אִישׁ בִּאֶחַיו עַד שֶׁהְגִּיעַ הַדָּבַר לָרְצִיחַתוֹ שֵׁל הָבֵל עַל יָדֵי קַיָן. הַאַדְמוֹ״ר מְגוּר ַרַבִּי יִצְחַק מֵאִיר זצ״ל (חִדּוּשֵׁי הַרִי״ם) לוֹמֵד מִמְּקְרֵה זָה כִּי הַטוֹב וְהַשְּׁמְחָה מַגִּיעִים אֱלֵינוּ לֹא לְפִי מַה שֵׁיֵשׁ לַנוּ תַּחַת הַיַּד, אֵלָא לפִי הַדְּרֵךְ שֶׁבָּה אַנוּ מוֹדִים וּמְסְתַּכְּלִים עַל מָה שֵׁיֵשׁ. יַכוֹל וִיָהְיֵה לְאַדָם חֵצִי מְן העולם ביַדוֹ, אך מבּטוֹ על האחר עשׂוי להוֹבילוֹ ּלעצב, קנאָה, וִלפּגֹע בָּכָל הָתְנַהַלוּתוֹ. יוֹצֵא אָם כֵּן, כִּי דברי חז״ל: ״איזהוּ עשיר השמח בחלקו״, הנם אחד הַלְּמוּדִים הַרָאשׁוֹנִים וְהַיִּסוֹדִיִּים אוֹתַם בּוֹחֱרֵת הַתּוֹרַה ַלְלַמֵּד אֶת כָּלַנוּ, עם רֵאשִׁית הוֹפַעַתַהּ.