





(2022 סֶרֶר נְשִׁים | מַסֶּכֶת כְּתוּבוֹת צ״ה־ק״א | שַׁבְּת חֹל הָמוֹעֵד סָכוֹת | י״ד־כ׳ הְשַׁרִי תשפ״ג (15־15 אוֹקטוֹבֶּר 2022) Seder Nashim | Masechet Ketubot 95–101 | Shabbat Chol HaMoed Sukkot | 14-20 Tishrei (Oct. 9-15)



## **Daf 95: AUTHORIZATION**

## ַדַף פּ״ח: ״הַרְשָׁאָה״



Reuven needed to travel to a distant location, and he did not know how he would continue to run his business during his brief absence. **So, Reuven turned to his friend and asked him to take his place for a few days.** A bystander said to the two men: "All is well and good, but whoever comes to the store could be afraid to buy from your friend, because how would they be able to know the owner of the store permitted him to sell

they be able to know the owner of the store permitted him to sell the items there?" A person may do with their own property and possessions whatever they desire. If a person wishes, they can choose to abandon their money. If a person desires, they can give their money away as a gift. It is possible to do anything [with one's own possessions]. However, no one is permitted to give away their friend's money as a gift.

Therefore, the same person went on to tell them — you must write a "harsha'ah" (authorization). "Harsha'ah" comes from the word reshut ("authority"). The store owner wrote a "harsha'ah" that granted power of attorney to his friend to do with the items in the store what he understands needs to be done with them. This way, it is possible to trust that the owner of the store allowed the friend to sell the objects in his store.

רְאוּבֵן נִזְקָק לְנְסִעַ לְמָקוֹם רָחוֹק, וּבֵינְתַּיִם לֹא יָדַע כֵּיצַד יַמְשִׁרְּךְ לְהָתְנַהֵל בֵּית הָעֵסֶק שָׁלוֹ. הוּא פָּנָה לַחֲבֵּרוֹ יַמְשִׁרְּ לְהָתְנַהֵל בִּית הָעֵסֶק שָׁלוֹ. הוּא פָּנָה לַחֲבֵּרוֹ וּבְּקָשׁ מִמֶּנוּ לְמֵלֵא אֶת מְקוֹמוֹ לְיָמִים אֲחָדִים. אדם שֶׁעָמַד בַּמָּקוֹם אָמַר לָהֶם: ״הַכֹּל טוֹב וְיֶפֶה, אַךְ מִי שְׁעַמַד בַּמְקוֹם אָמַר לָהֶם: ״הַכֹּל טוֹב וְיֶפֶה, אַךְ מִי שַׁבְּעַל שַׁבְּעַל לְקְנוֹת מִן הֶחָבֵר, כִּי מִנִּין לוֹ שָׁבַּעַל

הַחֲנוּת הַרְשָׁה לוֹ לִמְכֹּר בָּהּ? כָּל אָדָם רַשַּׁאי לַעֲשׁוֹת בְּמָמוֹנוֹ וּבִנְּכָסָיו כְּלֶל אֲשֶׁר יַחְפּץ. אִם הוּא רוֹצֶה, הוּא יָכוֹל לְהַפְּקִיר מְמוֹן. אִם הוּא רוֹצֶה, הוּא יָכוֹל לָתֵת אוֹתוֹ בְּמַתָּנָה. אֶפְשָׁר לַעֲשׂוֹת הַכֹּל. אֲבָל אֵין אָדָם יָכוֹל לָתֵת בִּמַתַּנָה אֶת הַכָּסֵף שָׁל **חֵבְרוֹ.** 

לָכֵן, הִמְשִׁיךְּ וְאָמֵר לָהֶם אוֹתוֹ אָדָם- עֲלֵיכֶם **לְכִתּב ״הַרְשָׁאָה״. הַרְשָּׁאָה הִיא** מִ**לְשׁוֹן ׳ְרְשׁוּת׳. בַּעַל** הֶחָנוּת כּוֹתֵב **״הַרְשָׁאָה״** שָׁ**הוּא מְיַפֶּה אֶת כֹּחוֹ שֶׁל חֲבֵרוֹ** לַעֲשׂוֹת בַּחֲפָצִים שָׁבֶּחָנוּת אֶת מַה שָּׁהוּא מֵבִין שֶׁצְרִיךְ לַעֲשׂוֹת אִתָּם, וְכָךְ אֶפְשָׁר לִסְמֹךְ עַל הֶחָבֵר שֶׁבַּעַל הֶחָנוּת הִרְשָׁה לוֹ למכֹּר חפצים.



## ▶ Daf 96: A DISCIPLE ADHERES TO THEIR RAV

# A student who studies well with their Rav can gain many good things and achieve a sense of spiritual elevation thanks to what they learn from their Rav. When a student approaches their teacher, sees how that teacher behaves, learns, prays, and works to improve personal attributes, the student learns through the modeling of that teacher and **begins to behave that way on their own.**

The amoraim considered [the personal role modeling of a teacher to their students] of great significance, to such an extent that they said a Rav who does not permit his disciples to serve him deprives them of benevolence — as it is the great privilege of a disciple to serve their Rav. If we seek to prove the degree to which a student who cleaves to a great talmid chacham and learns from their ways can achieve spiritual elevation, let's remember Yehoshua bin Nun, the leading disciple of Moshe Rabbeinu, who served him faithfully, and clung to his ways. Yehoshua was privileged to become the leader of Am Yisrael.

# דָּף פּ״ט: תַּלְמִיד הַדְּבֵק בְּרֵבּוֹ



תַּלְמִיד הַלּוֹמֵד הֵיטֵב אֵצֶל רַבּוֹ, יָכוֹל לִזְכּוֹת לְדְבָרִים רַבִּים וְטוֹבִים, וּלְהִתְעַלּוֹת בִּזְכוּת מָה שֶׁלָמַד מֵרַבּוֹ. כַּאֲשֶׁר הַתַּלְמִיד מִתְקָרֵב לְרַבּוֹ , וְרוֹאֶה כֵיצֵד הוּא מִתְנַהֵג, אֵיךְ הוּא לוֹמֵד, אֵיךְ הוּא מִתְפַּלֵּל, וְכֵיצַד הוּא עוֹבֵד עַל מִדּוֹתָיו, אֲזִי הַתַּלְמִיד לוֹמֵד מֵרַבּוֹ וּמַתְחִיל לְהָתְנַהָג כָּךְ בִּעַצִמוֹ.



עַד כְּדֵי כָךְ הֶחְשִׁיבוּ הָאָמוֹרָאִים אֶת הַדְּבָר, שָׁאָמְרוּ כִי רַב שָׁאֵינוֹ מְאַפְשֵׁר לְתַלְמִידוֹ לְשַׁמְּשׁוֹ מוֹנֵעַ מִמֶּנוּ חֶסֶד, כִּי זְכוּת גְּדוֹלָה הִיא לְתַלְמִיד לְשַׁמֵּשׁ אֶת רַבּוֹ. אִם רוֹצִים אָנוּ לְהִוָּכַח עַד כַּמָּה יָכוֹל לְהִתְעַלּוֹת מִי שֶׁדְּבֵק בְּתַלְמִיד חָכָם גָּדוֹל תַּלְמִידוֹ הַגָּדוֹל שֶׁל מֹשֶׁה רַבֵּנוּ שֶׁשִּׁמְשׁוֹ בְּנֶאֱמָנוּת מְנְהִיגוֹ שֶׁל עַם יִשְׂרָאֵל. לְהִיוֹת מַנְהִיגוֹ שֶׁל עַם יִשְׂרָאֵל.

### דף ס"ט: לְפָנִים מִשׁוּרֵת הַדִּין 🦠 Daf 97: ACTIONS ABOVE AND BEYOND THE LETTER OF THE LAW



What is the meaning of the term "lifnim me'shurat ha'din"? There are cases in which, according to the law, a person is right, but it is appropriate for that individual to act in accordance with lifnim me'shurat ha'din (by choosing to act above and beyond the letter of the law) and concede. For example, a man found a lost object in a city whose inhabitants were mostly non-Jews. The halachah states that even if there is a siman (distinguishing mark) on the object, the finder is not obligated to announce the lost item. However, if the Jew who lost the item arrives and identifies the siman on the item, the finder should act lifnim me'shurat ha'din and return the item to its owner. The value of lifnim me'shurat ha'din is deemed to be of such importance that Chazal said Jerusalem was destroyed because people did not yield to one another and did not act in accordance with this essential value.

The Talmud relates an incident involving Rav Pappa, who was known to follow the principle of lifnim me'shurat ha'din. Once, Rav Pappa bought land from an individual, and then later, the seller appeared and asked to void the sale. The seller explained: "When I sold the field to you, I was in dire need of money, urgently. But now it became clear to me that I have money from another source. I beg you, please cancel the sale." In terms of the law, Ray Pappa did not have to cancel the sale, since he had already acquired the land. However, Rabbi Pappa customarily acted in keeping with the virtue of lifnim me'shurat ha'din, and so he agreed to void the sale.

מַה פַרוּשׁ הַמַּשַּׂג ״לִפָנִים מְשׁוּרַת הַדִּין״? יֵשׁ מִקְרִים שַׁבָּהֶם עַל פִּי הַדִּין אָדָם צוֹדֵק, אַךְ רַאוּי שֵׁיִנְהַג לְפִנִים שַׁבָּ משורת הַדִּין וְיוַתֵּר. לְמַשַּׁל, אַדַם שַׁמַצַא אַבַדָה בְּעִיר שֶׁרב תּוֹשֶׁבֵיהַ נַכָּרִים. הַהַּלַכָה קוֹבַעַת, כִּי אֲפְּלוּ אָם ָיַשׁ סִימָן עַל הַחֵפֶץ הוּא לֹא צָרִיךְ לְהַכְרִיז עַל הָאֲבֵדָה.

> אַבַל, אָם יַבֹּא הַיִּהוּדִי שֵׁאָבָּד אֶת הַחֱפֵץ וְיַגִּיד לוֹ אֵת הַסִּימָנִים שֵׁל הַאַבֶּדָה, הַרֵי הוּא נוֹהֵג **לִפְנִים** משו**רת הַדִּין** וּמַחֵזִיר לוֹ אֵת הָאַבֵּדָה. עַד כָּדֵי כָּךְ **חָשׁוּב לִנְהֹג** לָפָנִים מִשּׁוּרַת הַדִּין, שֶׁאַמְרוּ חז״ל שׁיִרוּשׁלִיִם נַחַרְבַה מִפְּנֵי שאַנשִים לא ותרו זה לַזָה ולא נהגו לפנים משורת הדין.

הַתַּלְמוּד מְסַפֶּר עַל הָאָמוֹרָא רַב פַּפָא שֵׁנָהַג לְפִנִים מִשּוּרַת הדין. מעשה ברב פפא שקנה קרקע מאדם אחד, **ואחר כּר**ַ הוֹפִיעַ הַמּוֹכֵר וּבָקֵשׁ לָבַטֵּל אֶת הַמְּכִירָה, וְהוּא הְסִבִּיר: ַכְּשַׁמָּכַרְתִּי אֵת הַשָּּׁדֵה הָיִיתִי זָקוּק לַכֵּסֵף בִּדְחִיפוּת, אַךְ עַכְשָׁיו הָתָבַּרֵר לִי שַׁיֵשׁ לִי כָּסֶף מִמַּקוֹם אַחֶר. אַנַּא, בבקשה, בַּטֵּל אֶת הַמִּכִירָה. מִצַּד הַדִּין רַב פַּפָא אֵינוֹ חַיָּב לְבַטֵּל אֵת הַמִּכִירָה, שָׁהַרִי הוּא כָבַר קַנָה אֵת הַקַּרִקַע, אַרְ **רַב פַּפַא נַהַג לִפְנִים** ָמִשׁוּרַת הַדִּין וִהְסִכִּים לְבַטֵּל אֵת הַמְּכִירַה.

## Daf 98: MISAPPROPRIATION OF SANCTIFIED PROPERTY

There is a law called "me'ilah b'hekdesh." What is me'ilah b'hekdesh? There was an incident involving Yehudah, who lived during the time of

the Second Beit HaMikdash. Once, Yehudah decided to donate money to the Beit HaMikdash. He took several coins and consecrated them to the Beit HaMikdash. Yehudah placed those coins in a special wallet and planned to give them to the gizbar (treasurer) for hekdesh (items dedicated to the Beit HaMikdash) when he ascended to Jerusalem

One day, Yehudah went to the market to purchase vegetables. When he returned home, Yehudah realized he had accidentally switched the wallet containing his everyday money, with the wallet containing hekdesh money and, as a result, he had just used money designated as hekdesh to buy vegetables. What happened to the hekdesh funds? When Yehudah handed the hekdesh money to the vegetable vendor, that money immediately became a non-holy object, i.e., no longer sacred. Yehudah had [accidentally] misappropriated hekdesh. The Torah commands Yehudah to pay to the hekdesh fund of the Beit HaMikdash the sum he misappropriated, plus an additional one-fifth.



יֵשָׁנוֹ דִּין הַנָקָרַא- **דִּין ״מְעִילָה בְּהֵקְדֵשׁ״,** [הֵקְדֵשׁ הוּא ָרְכוּשׁ שֶׁשַּׁיַרְ לְבֵית הַמָּקְדָשׁ]. מַ**הִּי מִעִילַה בְּהַקְדֵשׁ?** מַעשֶׂה בִּיהוּדָה שֶׁהַיָה חַי בִּתְקוּפַת בֵּית הַמִּקְדַשׁ. בִּאַחַד

> הַיָּמִים הֶחָלִיט יָהוּדָה לְנָדֹב כְּסֵף לְבֵית הַמִּקְדַשׁ. הוּא נַטַל מַטְבָּעוֹת אַחַדִים, **הִקְדִּישָׁם לְבֵית הַמְּקְדַּשׁ**, הָכָנִיסָם לְאַרָנַק מִיחָד וִתְכָנֵן לַהַבִּיאַם לָגָזַבַּר הַהֶּקְדֵּשׁ כָּשׁיַעֲלֵה לִירוּשַׁלַיִם.

יוֹם אֱחַד יַצָא יִהוּדַה אֱל הַשּׁוּק כְּדֵי לִקְנוֹת יָרַקוֹת, וּכְשֵׁשַׁב לְבֵיתוֹ גִּלַּה שבטַעוּת הוּא הֶחֱלִיף אֶת אַרְנַק ָכָּסְפֵּי הַחָלִין בָּאַרְנַק כַּסְפֵּי הַהֶּקְדֵּשׁ, וְזָה עַתַּה הָשָׁתַּמֵשׁ בַּכֵּסֵף שַׁבָּאַרנַק כַּסִפֵּי הַהֵקְדֵּשׁ. מַה קָּרָה לַכֵּסֵף שַׁל הֵקְדֵּשֹׁ? בַּרֵגַע שֵׁהוּא נַתַן אוֹתוֹ לְמוֹכֵר הַיָּרַקוֹת **הַכַּסֵף הִתְּחַלֵּל,** ָנְהָיָ**ה חֻלִּין,** כָּבָר אֵינוֹ קָדוֹשׁ. יִהוּדָה מעל בהקדש. התורה מצוה אותו לשַׁלַּם לַהַקְדֵשׁ אֶת הַסְּכוּם שׁבּוֹ הוּא מַעַל, בַּתוֹסֵפֶת חֲמִישִׁית.



## **Daf 99: PRIESTLY GIFTS AND TITHES**

## דף ע"א: תרומות ומעשרות

בָאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל צָרִיךְ **לְהַפְּרִישׁ תְּרוּמוֹת וּמַעְשִּׂרוֹת** מִמַּאֱכָלִים שַׁגָּדֵלִים בָּאַדָמָה. כַּ**מָה תִרוּמָה צָרִיךְ לְהַפִּרִישׁ לַכֹּהֵן וְכַמָּה** מעשר צריך להפריש ללוי?

״מַעשֵׂר רָאשׁוֹן״, הַלֹּא הוּא הַמַּעשֵׂר שַׁנּוֹתְנִים לַלַּוִי, הַתּוֹרַה ַכַתָּבַה שַׁצַּרִיךְ לַתֵּת **עֲשִׂירִית מֵהַפֶּרוֹת.** לְמַשָׁל, מִי יֵשׁ לוֹ אֵלֶף קִילוֹ עַנַבִים שַׁעַלַיו לְהַפָּרִישׁ מֶהֶם מַעֲשֶׂר רָאשׁוֹן, צַרִיךְ לַתֶת לַלֵּוִי עשירית = מאה קילו.

לְגַבֵּי **תְרוּמָה שֶׁנּוֹתְנִים לַכֹּהֵן,** הַתּוֹרָה אֵינָהּ כּוֹתֶבֶת כַּמָּה צָרִיךְ לַתֶת לוֹ. וּבֵאֶמֶת, גַּם אָם נוֹתָנִים לַכֹּהֶן מְעַט פֶּרוֹת, יוֹצְאִים יְדֵי חוֹבַת מִצְוַת תִּרוּמָה. אולם חז״ל תִּקְנוּ שֵׁצָּרִיךְ לָתֵת לְפָחוֹת **אֵחָד ַחַלְקֵי שָׁשִּׁים מֶהַפֶּרוֹת**. לְמַשָּׁל, מִי שֶׁבַּפַרְדֵּסוֹ גַּדְלוּ שָׁשִּׁים קִילוֹ תַּפּוּזִים, צַרִיךְ לַתֶת לַכֹּהֶן קִילוֹ תַפּוּזִים כָּתְרוּמַה. הַתלמוד אומר כִּי מִי שֵׁרוֹצֵה לָתֵת **תִּרוּמָה בִּעַיִן יָפָה יִתֵּן תִּרוּמָה אֵחָד חֵלְקִי** אַרָבַּעִים, כִּלוֹמַר, מִכַּל אַרְבַּעִים פֵּרוֹת יִתֵּן פִּרִי אֵחַד לַכֹּהֵן.



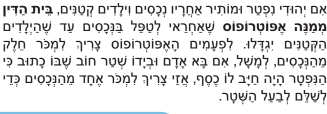
It is necessary to set aside terumot u'ma'asrot (priestly gifts and tithes) from all produce grown in the soil of Eretz Yisrael. How much terumah should be set aside for the kohanim, and how much ma'aser should be set aside for the leviim?

"Ma'aser rishon" (first tithe) is the ma'aser given to the levi. The Torah wrote that one needs to give one-tenth of the produce grown. For example, a person who has 1,000 kilos of grapes from which that person is required to set aside ma'aser rishon needs to give the levi one-tenth = 100 kilos.

As for the **terumah** given to the **kohen**, the Torah does not stipulate how much should be given to him. And truthfully, even if a kohen is given just a small quantity of produce the terumah obligation would be fulfilled. However, Chazal decreed that a person was required to donate at least one-sixtieth of their produce to fulfill the terumah obligation. For example, a person who grew 60 kilos of oranges in their orchard would be required to give the kohen 1 kilo of oranges as a donation. The Talmud states that whoever desires to give terumah generously, will give one-fortieth of their produce. That is to say, out of every forty pieces of fruit, one piece of fruit would be set aside for the kohen.

## Daf 100: APOTROPOS, GUARDIAN

דף ע"ב: אַפּוטרופוס 🤛



If a Jew dies and leaves behind assets and small children, the beit din (court)appoints an apotropos (guardian) who is responsible to take care of the assets until the minor children grow up. Sometimes the apotropos must sell a portion of the assets. For example, if a person arrives with a shtar chov (promissory note) in hand, on which it was written that the deceased owed that person money. Then, it is necessary to sell one of the assets to repay the holder of the shtar.

The Talmud says that if the apotropos is about to sell land he is required to announce the prospective sale in the synagogue every day for a month. Why? So that everyone knows the land is for sale, many people will want to buy it, and the apotropos will succeed in selling the property for a very high price. However, if the apotropos was about to sell a slave, the apotropos makes no declaration, just a sale. Why? Because there is a fear that if the slave hears of the impending sale, the slave will run away. Therefore, they sell the slave without publicizing anything.



שאַם ָהַתַּלְמוּד אוֹמֶר, עומד הַאֵפּוֹטָרוֹפּוֹס הוּא ַקרַקע, לַמְכֹּר צַרִיךְ לְהַכָּרִיז עַל כַּךְ הַכָּנֵסֶת בָּמֵשֶׁרְ בָּבֵית **חֹדֵשׁ יָמִים,** כָּדֵי שֵׁהַכּּל ַיִדְעוּ שֶׁהַקַּרְקַע עוֹמֵדֵת לַמְכִירַה וָאַנַשִּׁים רַבִּים אוֹתַהּ לָקנוֹת

והאפּוֹטרוֹפוֹס יַצליח למכֹר אוֹתה בּמחיר גבוֹה. אבל, אם הוּא עוֹמֵד לְמִכֹּר עֶבֶד, לֹא יַכְרִיז עַל כַּךְ אֻלַּא יִמְכֹּר אוֹתוֹ, זאת ָמפני שֵׁקַיָּם חֲשָּׁשׁ שֵׁאָם הָעֲבֶד יִשָּׁמַע שֵׁעוֹמִדִים לְמִכֹּר אוֹתוֹ, הוא יִבְרַח, וַלָּכֵן מוֹכִרִים אוֹתוֹ מִבְּלִי לְפַרְסֵם אֵת הַדַּבַר.



## **◯** Daf 101: THE OBLIGATION OF MONETARY DEBT

## דף ע"ג: ההתחיבות בחוב כספי

A person who borrows money from a friend must repay that debt. Likewise, a person who purchased an object from a friend must pay that friend the value of the item. There is a circumstance in which it is clear to everyone that Reuven never borrowed money from Shimon. never bought anything from him, and yet he still owed Shimon money. How could such a thing be possible?

Take note: Reuven met Shimon, and in the presence of two men Reuven said: "You are witnesses that I owe Shimon 100 shekels." Shimon replied, "Why [do you owe me anything]? I do remember that you borrowed from me or bought anything from me!" But Shimon's statement will no longer

help Reuven. Why? Because Reuven confessed to two witnesses that he owed money, and at that moment, he was obligated to repay that money. This obligation is called "odeeta" - from the language of admission.

אַדָם שֵׁלַוָה כֶסֶף מֶחֶבֶרוֹ חַיַּב לְפָרֹעַ לוֹ אֵת הַחוֹב. גַּם אַדַם שַׁקַנַה חֶפֶץ מֵחֲבֵרוֹ חַיַּב לְשָׁלֵּם לוֹ אֵת דַּמַיו. יַשְׁנַהּ אָפְשַׁרוּת שַׁלְּכַלַּם בַּרוּר שֵׁרָאוּבֵן מֵעוֹלַם לֹא לָוַה כֵסֵף מִשָּׁמְעוֹן וּמֵעוֹלַם שָׁלְּ לא קנה ממנו כלום, ובכל זאת הוא חיב לו כסף. **איר יתכו** דַבר כַּזָה?

שימוּ לב: ראובן פּגשׁ את שמעוֹן, ובנוֹכחוּת שׁני אנשים אמר לו: "אתם עדים שאני חיב לשמעון מאה שקל". שׁמעוֹן אמר לוֹ: ״מדוּע? איננּי זוֹכר שׁלּוית ממנּי אוֹ קנית מְמֵנִי!״. אַךְ לָרְאוּבֵן זֶה כָּבַר לֹא יַעֲזֹר. מַדוּעַ? מִפְּנִי שֵׁהוּא הוֹדָה בִּפְנֵי שָׁנֵי עֵדִים שֵׁהוּא חַיַּב

> ַבֶּסֵף וּבוֹ בַּרֵגַע הוּא is הִתְחַיֵּב בַּכֶּסֶף הַזֵּה. ההתחיבות מֶכְנַה ״אוֹדִיתַא״ מְלְשׁוֹן הוֹדָאָה.



## D'VAR TORAH: CHOL HAMOED SUKKOT



## דָבַר תּוֹרָה: חֹל הַמּוֹעֵד סַכּוֹת

Regarding all the *mitzvot* of the Torah, there is the rule of "I'fom tza'ara agra" (according to the pain, so is the reward), meaning, that the more a person exerts oneself and experiences discomfort in the zeal to perform a mitzvah, the greater the reward for fulfilling that mitzvah. There is one exception to this rule, and that is the mitzvah of sukkah, in which the law is that "a person who has discomfort is exempt from the mitzvah of sukkah." Why should this be so? Answer: The whole point of the mitzvah of sukkah is that a person will live in the sukkah as if it were their permanent home. A person builds their ordinary home in such a way that they experience a minimum of grief and discomfort in it. When they do experience discomfort, they move to a different room. It must be likewise in a sukkah. If remaining in the temporary abode of the sukkah causes physical distress, the obligation ceases and a halakhic exemption exists. However, the exempted individual does not reap the reward for remaining in the sukkah in the absence of a religious obligation.

ָבָּבַל מִצְווֹת הַתּוֹרַה יֵשׁ כִּלַל- "לְפוּם צַעַרַא אַגִּרַא", שַׂמַשִּׁמַעוּתוֹ הִיא שַׂבָּבַל שַהַאַדַם מִצְטַעֵר וּמְתִיַגַּעַ יוֹתֵר בִּקִיּוּם הַמִּצְוָה כַּךְ שְׁכַרוֹ יִהְיֵה גָּדוֹל יוֹתֵר. לכלל זה יש חריג אחד והוּא מצווֹת סכּה, בּהּ הדּין הוּא שֶ"מִצְטַעֵר פְּטוֹר מִן הַסְכָּה", וְיֵשׁ לְהָבִין מַדּוּעַ דַּוָקָא מִצְווֹת סָכָּה נָגָרַעַת כַּאֲשֵׂר יֵשׁ צַעַר בִּקִיּוּמָהּ? התשובה לכך היא שכל ענינה של מצוות סכה הוא שהאדם יגור בַּה כָּאָלוּ הִיא בֵּית הַקַבַע שֵׁלוֹ. אָת בֵּיתוֹ הַרַגִּיל שֵל הַאַדַם הוּא בּוֹנֵה בִּצוּרַה כַּזֹאת שֵׂיָהַיֵּה לוֹ בּוֹ מִינִימוּם צַעַר וָאִי נְעִימוּת, וְכָךְ גַּם הַשְּׂהַיָּה וְהַמְּגוּרִים בַּסְכַּה צָרִיכִים לְהִיוֹת. כְּשֵׂם שֵׁאָם יָהָיֶה לָאַדֶם צַעַר בָּבֵיתוֹ הוּא יָתַאַמֵּץ לְסַלְקוֹ וַלֹא יַמִשִּיךְ לַגוּר בּוֹ, כַּךְ גַּם בַּסְכַּה- אָם הַאַדַם מִצְטַעֵר זוֹ לֹא צוּרַת הַמְגוּרִים הָרְגִילָה וְלָבֵן הוּא נִפְטָר מִמֶנָה.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N