

ַסֶדֶר נְזִיקִּין | מַסֶּכֶת סַנְהֶדְרִין פּ״ב־פּ״ח | שַׁבֶּת פְּרְשַׁת כִּי תְשַׂא | ט׳־ט״ו אֲדָר תשפּ״ה (15־9 מֶּרְץְ 2025) Seder Nezikin | Masechet Sanhedrin 82-88 | Shabbat Parashat Ki Tissa | 9–15 Adar (March 9-15)

הלימוד להצלחת חיילי צה׳יל, רפואת הפצועים והשבת כל אחינו לביתם בביטחו אַחַינוּ כָּל בֵּית יִשְׂרָאֵל

This learning is dedicated to the success of IDF soldiers, the healing of the injured, and the safe return of all our brothers and sisters to the

אַחִינוּ כָּל בִּית יִשְׁרָאֵל הַנְּתוּנִים בַּצְרָה וּבְּשָׁבְיָה הָעוֹמְדִים בַּיְרָה וּבְשָׁבָיָה הַמְּמִוֹם יְרָחָם עָלִיהָם וִיוֹצִיאָם מַצְּרָה לְרְוָחָה וּמַאֶּפֵלָה לְאוֹרָה הִמַשְׁבוּד לְּגָאֵלָה הָשְׁתָא בַּעָגָלָא וּבוְזְמִן קָרִיב ווֹאַמר אַמן Our brethren, from among the entire Jewish People who are in distress and captivity, whether they be on the sea or dry land, May God have mercy on them, and bring them from distress to comfort, and from darkness to light, and from slavery to redemption, now, swiftly, and soon.

And let us say: Amen.





### **Daf 82: THE MINCHAH OFFERING**

דף פ"ב: קוֹרְבַן מִנְחָה



Previously, we learned about the issur (prohibition) to offer a korban (sacrifice) outside of the Beit HaMikdash. This issur is so severe that someone who intentionally violates it is liable for karet b'yadei shamayim (spiritual excision by the hands of Heaven). On this daf, the Talmud states that not all of acts of sacrificial worship performed outside of the Beit HaMikdash make one liable for karet, and explains which acts of worship are not included: Korban Minchah, the meal offering, is brought from fine flour mixed with oil (with the exception of the meal portion of the sin-offering). If a person pours oil for the sake of the Minchah or mixes the oil and flour while outside of the Beit HaMikdash, they are not subject to karet. "Petita": Most Korbanot Minchah (meal offerings) are offered after having been baked or fried. Some types of Korbanot Minchah are crumbled before the offering is made; i.e., the challot (loaves of the Minchah) are broken into pieces. There is one action that is performed exclusively for the Korban Minchah: "Hagasha" (presentation): The kohen takes from its owner the utensil containing the Minchah and places it on the altar's southwestern corner closest to the entrance of the Sanctuary building. After properly placing the Korban Minchah, the kohen performs kemitza by taking a fistful of the korban's fine flour (the portion in his hand is called a "kometz"), placing

ישׁ אִיסּוּר לִשְׁחוֹט אוֹ לְהַקְּרִיב קּוֹרְבָּן מִחּוּץ לְבֵּית הַמְּקְדָּשׁ. הָעוֹבֵר עָלָיו בְּמֵזִיד מִתְחַיֵּב כָּרֵת בִּידֵי שָׁמֵיִם. הַמִּקְדָּשׁ שָׁנֶּעֶשְׁתָה בַּחוּץ מִתְחַיְּבִים כָּרֵת. קּוֹרְבַּן מִנְחָה מוּבָא מִסּוֹלֶת בְּלוּלָה בַּשֶׁמֶן (לְמֵעֵט מִנְחָת חוֹטֵא). אִם אָדָם יָצַק שֶׁמֶן לְמִנְחָה אוֹ בָּלֵל אֶת הַשֶּׁמֶן עם הַסּוֹלֶת מְחוּץ לְבֵית הַמִּקְדָּשׁ הוּא אֵינוֹ מִתְחַיֵּב כָּרֵת. ״פְּתִיתָה״: רוֹב קּוֹרְבְּנוֹת הַמִּנְחָה מוּקְרָבִים לְאַחַר אֲפִיָּה אוֹ טִיגוּן, בְּהַתָּאֵם לְסוּג הַמִּנְחָה, לְפָנֵי הַהַקְרַבָּה פּוֹתִתִים -

מְפּוֹרְרִים אֶת חַלּוֹת הַמִּנְחָה. יֶשְׁנָהּ עֲבוֹדָה הַנְּעֲשֵׂית בְּקּוֹרְבַּן מִנְחָה בִּלְבַד: ״הַגָּשָׁה״; הַכּּוֹהֵן נוֹטֵל מִיַּד הַבְּעָלִים אֶת הַכְּלִי וּבוֹ הַמִּנְחָה וּמַגִּישׁ אוֹתוֹ לְקֶרֶן הַמִּזְבַּחַ ־ לַפִּינָּה הַדְּרוֹמִית הַקְּרוֹבָה לְפֶתַח הָאוּלָם. לְאַחַר הַהַּגָּשָׁה הַכּּוֹהֵן עוֹשֶׁה ״קְמִיצָה״ הוּא נוֹטֵל בְּכַף יָדוֹ מִן הַמִּנְחָה, חֵלֶק הַמִּנְחָה שָׁבְּכַף יָדוֹ מְכוּנֶה ״קוֹמֶץ״ וְהַכּּוֹהַן מַנִּיחַ אֶת הַקּוֹמֶץ בְּכִלִי שַׁרֵת וּמַעֵלֶה אוֹתוֹ לְהַקְּטֵרָה עַל הַמִּזְבֵּחַ.



# Daf 83: "OUTSIDE THE DESIGNATED TIME" & "OUTSIDE THE DESIGNATED LOCATION"

it in a ritual vessel and burning it on the mizbe'ach.

Several factors can potentially invalidate *korbanot*. One such factor is "Piggul" (repulsive, abhorred). The disqualification of **Piggul** takes effect if, while preparing the *korban*, the *kohen* had an intention that was "chutz l'z'mano" (outside the designated time) or "chutz l'mekomo" (outside the designated location).

What are these intentions? The Torah sets specific times for offering *korbanot*; e.g., the blood of *korbanot* may not be thrown on the altar after sunset on the day of that animal's *shechita* (ritual slaughter). The Torah also sets time limits for the burning of sacrificial limbs and the consumption of sacrificial meat. **If**, **while offering the** *korban*, **the** *kohen* **thought to perform one of those actions after the appointed time, that intent is "chutz l'z'mano." (Continued on p. 2)** 

### ַדֵּף פּ״ג: ״חוּץ דְּזְמְנּוֹ״ וִ״חוּץ דְמִקוֹמוֹ״



בְּדַף זֶה לוֹמְדִים אוֹפָנִים אֲחָדִים הַפּוֹסְלִים קוֹרְבָּנוֹת. אֶחָד מִסוּגֵי הַפְּסוּל חָל בִּגְלַל מַחֲשָׁבָה רָעָה וְהוּא מְכוּנֶּה ״פִּיגּוּל״ פְּסוּל פִּיגוּל מִתְרַחֵשׁ אִם בְּאַחַת מֵעֲבוֹדוֹת הַקּוֹרְבָּן חָשַׁב הַכּוֹהָן מַחֵשֶׁבֵת ״חוּץ לִּדְמָנּוֹ״ אוֹ מַחֲשֶׁבֵת ״חוּץ לִמְקּוֹמוֹ״.

מַה הֵן מַחֲשָׁבוֹת אֵלוּ? הַתּוֹרָה קוֹבַעַת זְמַנִּים לַקּוֹרְבָּנוֹת; אֶת דַּם הַקּוֹרְבָּנוֹת אִי אָפְשָׁר לִזְרוֹק עַל הַמִּזְבֵּחַ לְאַחַר שְׁקִיעַת הַחַמָּה שֶׁל יוֹם הַשְּׁחִיטָה. הַתּוֹרָה קוֹבַעַת גִּם זְמַנִּים עַד מָתַי אֶפְשָׁר לְהַקְטִיר אֶת חֶלְקִי הַקּוֹרְבָּן הַמּוּקְטָרִים, וְעַד מָתַי אֶפְשָׁר לָאֱכוֹל אֶת הַחֲלָקִים הַנֶּאֱכָלִים. אָם בְּעֵת הָעֲבוֹדָה הַכּוֹבֵן חָשַׁב לַעֲשׁוֹת אֶת אֶחָד מִן הַדְּבָרִים הַלָּלוּ לְאַחַר הַזִּמֵן, זוֹ מַחֲשֶׁבַת ״חוּץ לִזְמַנּוֹ״. (הַמִּשֵּׁךְ בִּעמ׳ 2) (Continued from p.1) For example, if while the kohen takes the blood to the mizbe'ach he thinks about eating the meat the following week, that korban is Piggul. Machshevet chutz I'mekom describes intent to sprinkle the korban's blood outside of the Beit HaMikdash or to eat the meat outside of the location designated by the Torah - the Kodashei HaKodashim (the most holy offerings) in the Beit HaMikdash and the Kodashim Kalim (offerings of lesser holiness) in Jerusalem.

(הַמִּשֶׁךְ מִעמ׳ 1) לְמַשָּׁל אָם הַכּוֹהֵן מוֹלִיךְ אֶת הַדֵּם לַמִּזְבֵּחַ (הַמִּשֶׁרְ אָת הַדַּם לַמִּזְבַּח והוא חושב לאכול מן הבשר רק בעוד שבוע - הקורבן פִּיגוּל. מַחַשָּׁבַת ״חוּץ לִמְקוֹמוֹ״ הִיא מַחַשַּׁבַה לְזַרוֹק אֶת דַם הַקּוֹרָבָּן אוֹ לְהַקְטִירוֹ מְחוּץ לְבֵית הַמִּקְדַשׁ, וְכֵן לֵאֱכוֹל מן הבשר מחוץ למקום האכילה שקבעה התורה - קודשי קוֹדָשִׁים בָּבֵית הַמִּקְדָּשׁ וִקוֹדָשִׁים קַלִּים בִּירוּשָׁלַיִם.

# Daf 84: SERVICE OF THE KOHANIM IN THE BEIT HAMIKDASH של הבית הכוהגים בבית המקדש לי

Only kohanim are authorized to perform the service in the Beit HaMikdash, ָהַכּוֹהַנִים הֶם אֵלּוּ הָרָאוּיִים לַעֲבוֹד בְּבֶית הַמְּקְדַּשׁ, although not every kohen is fit to serve. Several factors that disqualify a אוּלם לֹא כַּל הַכּוֹהָנִים כִּשַּׁרִים לָעֲבוֹדָה: כּוֹהָן kohen from serving - e.g., his hair has grown wild or he is drunk. שַׁשַּעַר רֹאשׁוֹ מִגוּדַל פַּרַע וִכוֹהֵן שֵׁהוּא שַׁתוּי Additionally, a ritually impure kohen or a kohen who is not wearing - פָּסוּלִים לַעֲבוֹדָה. גַּם כּוֹהֶן טָמֵא אוֹ כּוֹהֶן all four priestly garments is disqualified from service in the Beit שָׁאֵינוֹ לַבוּשׁ בְּכַל אַרְבַּעַת בְּגִדֵי הַכְּהוּנַה HaMikdash. פָּסוּלִים לַעֲבוֹדַה.

A kohen who has the status of "kohen onen" is also disqualified from serving in the Beit HaMikdash. "Onen" is a term of distress and mourning. On the day of the death and burial of a close relative, one is referred to as an "Onen". The work of a kohen onen who served in the Beit HaMikdash is invalid.

כּוֹהֶן נוֹסֶף הַפָּסוּל לַעֲבוֹדָה הוּא כּוֹהֶן אוֹנֵן. "אוֹנֵן" הוּא כִּינּוּי שֵׁל צַעַר וַאֲבֵלוּת. בַּיּוֹם שֵׁמֵת לְאָדָם אֱחָד מְשָּׁבְעַת קָרוֹבַיו, הוּא מְכוּנֵּה ״אוֹנֵן״. כּוֹהֶן אוֹנֵן שַׁעָבַד בִּבֵית הַמִּקְדָּשׁ, עֲבוֹדָתוֹ פָּסוּלָה.



### Daf 85: "LABOR DONE, NOT FOR THE DEFINED PURPOSE" "オタない דף פ״ה: ״מלאכה שאינה צריכה 🍑



There are 39 melachot (labors) prohibited on Shabbat, including: plowing, reaping, sowing, and carrying from one domain to another. If a prohibited labor is mistakenly performed on Shabbat, a korban chatat (sin-offering) is required. However, there are situations in which the doer of forbidden labor does not bring a sacrifice because a Biblical law was not actually violated. For instance, if the act was performed in a destructive manner, offering a korban is not necessary. Examples of this type of behavior include burning clothes or smashing utensils.

On this daf we learn that according to Rabbi Shimon, a melacha she'ayna tzricha l'gufa has only violated rabbinic law (issur d'rabbanan), but not Torah law (issur d'oraita).

What is melacha she'ayna tzricha l'gufa? It is a labor not done for its defined purpose — rather, the action

is taken to remove a disturbance. For example, if an item in a home has a bad odor and one carried the item out of the house and deposited it in the public domain, one is exempt from liability. The item serves no purpose in the public domain and there was no real desire to transgress by placing it there. The only motivation for the act of transfer was to remove it from the house.



ָיַשָּׁנַן שָׁלוֹשָׁים וִתֶשַׁע מְלַאכוֹת שֵׁאַסוּר **ַלַעֲשׂוֹת בַּשַּׁבַּת**, לְמַשָּׁל, חֲרִישָּׁה, קְצִירַה, ּתִפִירָה, הוֹצָאָה מֵרְשׁוּת לְרְשׁוּת, וָעוֹד. הַעוֹשֵׂה מִלָאכָה בַּשַּׁבַּת בְּשׁוֹגֵג מִתְחַיֵּב קוֹרבּן חַטאת. בּרם, ישׁ אוֹפנים שהעוֹשֹה ַמַלַאכָה אֵינוֹ מִתְחַיֵּב בָּקוֹרְבַּן, מִפְּנֵי שָׁאֵינוֹ עוֹבֵר אִיסוּר דָּאוֹרַיִתָא, כָּגוֹן, מִי שֵׁעוֹשֵׂה מָלַאכָה שֵׁל קָלְקוּל - פַּטוּר. לְדוּגְמַה: הַקּוֹרֵעַ אוֹ שֹּוֹרֵף בָּגָדִים, הַמִּשַּׁבֵּר כֵּלִים וכיוֹצא בּדבר.

בַּדַף זֵה לוֹמִדִים כִּי לִדַעַת רַבִּי שָׁמְעוֹן גַּם העוֹשֹה ״מלאכה שׁאינהּ צריכה לגוּפּה״ אַינוֹ עוֹבֵר אִיסּוּר תּוֹרָה אֵלָּא עַל אִיסּוּר דַרַבָּנָן בִּלְבַד.

מַה הָיא ״**מִלַאכַה שָׁאֵינַהּ צְרִיכַה** לָגוּפַהּ״? מַלָאכָה שָׁאֵינַהּ נַעֲשֵׂית מִפְּנֵי

שַׁצַּרִיכִים אוֹתַהּ אֵלָּא הִיא נוֹעֲדָה לְסַלֵּק דָּבָר מַפְּרִיעַ לְמַשַׁל מִי שַׁיָשׁ לוֹ בַּבַּיִת דַבַר מַעֵלֵה צַחַנַה, וְהַרֵיחַ מַפְּרִיעַ לוֹ, וָהוּא אוֹתוֹ מֵרְשׁוּת הַיַּחִיד לְרְשׁוּת הַרַבִּים - פַּטוּר, מִפּנֵי שַׁלֹא נִזְקַק לְכַךְ שֵׁהַחֵפֵץ יִשְׁהֶה בִּרְשׁוּת הָרַבִּים, אֶלָא רַק רָצָה לְסַלִּקוֹ מְבֵּיתוֹ.



# Daf 86: HALL OF HEWN STONES

# דף פ״ו: לשכת הגזית 🦠

In the courtyard of the Beit HaMikdash and on Har HaBayit (Temple Mount), there were a number of rooms designated for different uses. One of these rooms was called "Lishkat HaGazit" (Chamber of the Hewn Stone). Lishkat HaGazit was built half in the area of the Azara (the courtyard of the Beit HaMikdash) and half on Har HaBayit.

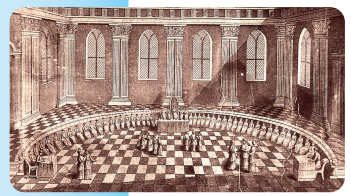
Lishkat HaGazit primarily served as the seat of the Sanhedrin (Jewish High Court). In Sefer Devarim it says, "And you will come to the kohanim and levi'im or the shofet (judge) of those days, you ask them and they will tell you their words of judgment ... from the place that God will choose" from the Beit HaMikdash. The Sanhedrin would sit while they deliberated and

since it is forbidden to sit inside the Beit HaMikdash, they would deliberate in the section of Lishkat HaGazit situated on Har HaBayit. Yehudah HaLevi (12th century Spanish Jewish philosopher) wrote in his book, The Kuzari, that by sitting in the Beit HaMikdash the Sanhedrin benefited from Divine support for their decisions. In Lishkat HaGazit they would also conduct the lottery for the distribution of priestly tasks, described in Masechet Yoma, while sitting in the Lishkat HaGazit. In addition, Lishkat HaGazit was used as a space for praying a portion of the Shacharit (morning) service, during the offering of the Korban Tamid (perpetual daily sacrifice).

בַּחַצַר בִּית הַמִּקְדָשׁ וּבָהַר הַבַּיִת הַיוּ מֵעֵין חַדַרִים שַשִּׁימִשׁוּ ליעודים שונים. אחד החדרים הללו כונה ״לשכת הגזית״ לְשָׁכַּת הַגָּזִית הָיִתָּה בִּנוּיָה חֵצְיָהּ בִּשֵּׁטֵח הָעַזָרָה - חֵצַר בֵּית המקדש, וחציה בהר הבית.

לְשָׁכַּת הַגַּזִית שִׁימִשָּׁה בָּעִיקַר כִּמִקוֹם מוֹשָׁב הַסַּנְהֵדְרִין. עַל כַּךְ נאמר (דברים): ״וּבאת אל הכֹּהנים הלוים ואל השׁפט אשר יָהיַה בַּיַמִים הַהֶּם וַדָרַשָּׁתַּ וְהָגִּידוּ לְךָּ אֱת דְּבַר הַמִּשָּׁפַּט... מִן הַמַּקוֹם הַהוּא אֲשֶׁר יִבְחַר ה׳׳׳ - מְבֵּית הַמְּקְדַשׁ. בְּעֵת שֶׁהַסַּנְהַדְרִין דַּנִים הָם הַיוּ יוֹשָׁבִים, וּמֵאַחַר שֶׁאַסוּר לָשֶׁבֶת בָּבֵית הַמִּקְדַשׁ הֶם הַיוּ יוֹשָׁבִים בַּחֵלֶק שֶׁל לִשְׁכַּת הַגָּזִית שֶׁהָיָה מְמוּקָם בְּהַר הַבַּיִת. בְּסֵפֶר

> הַכּוּזַרִי נָאֱמֵר שֵׁיִּשִּׁיבַת הַסַּנָהֶדְרִין בָּבֵית הַמִּקְדַּשׁ הָקְנָתַה סִיּוּעַ מִשָּׁמַיִם בּלשׁכַּת לַפָּסָקֵיהֵם. הַגָּזִית הַיוּ עוֹרְכִים גַּם את הגורלות על עבודות הכּהוּנַה עליהם למדנוּ במסכת יומא, וגם היו חֵלֵק מתפללים מתּפִילַת שַׁחַרִית בַּעַת הַקּרָבַת קוֹרְבַּן הַתַּמִיד.



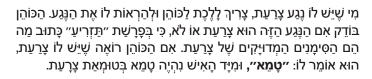
### Daf 87: IMPURITY OF A METZORA

# דף פ״ז: טוּמָאַת מְצוֹרַע 🦠

A person suffering from nega tzara'at (the affliction of the skin ailment tzara'at) must go to the kohen and show him the affected area. The kohen checks whether or not the affliction in the damaged area matches the precise symptoms of tzara'at, as described in Parashat

"Tazria". If the kohen sees the individual has been afflicted, then he declares the person: "Tamei" (ritually impure). That individual is immediately considered tamei.

From that moment, the metzora (person afflicted with tzara'at) is required to sit outside of the city's wall until healed. Meanwhile, the metzora must announce to any person s/he sees that s/he is tamei, in order to caution them and ensure they refrain from having any contact.





מאוֹתוֹ רגע הוּא צריך לַשָּׁבֶת מְחוּץ לְחוֹמֵת העיר עד שיתרפא מצרעתו, ואם הוא רוֹאֵה מִישֵׁהוּ, הוֹא להוֹדיע טמא, שהוּא שַׁיִּזָּהֵר וְלֹאׁ יִגַּע בּוֹ.



### Daf 88: THE MITZVAH OF FORGOTTEN WHEAT

# דף פ״ח: מצות שכחה



There are three mitzvot applicable during the harvest and picking season -"leket" (gleanings) and "shik'cha" (forgotten wheat), and "pe'ah" (corners of the field). When it comes time to harvest the crops, the reapers go out to the fields with sickles. In one hand, they hold on to the wheat and with the other hand, they lift up the sickle and cut the grain. From time-to-time they bundle together a mass of wheat stalks. These bundled stalks are called "Omarim." At

the end of the day the field is filled with many bundles of grain. Then, the workers pass through the whole field and gather the bundles to bring them to the threshing floor.

If, at the end of the day, when they gather the bundles, a worker left one bundle behind, forgetting to collect it, s/he is obligated to fulfill the mitzvah of shik'cha - i.e., s/ he is prohibited from going back to collect the forgotten bundle, and is required to leave it in the field for the needy.



ישנן שלוש מצוות הנוהגות בעת הקציר והקטיף: "לקט". "שכחה". "פאה". בהגיע עת קצירת התבואה, יוֹצָאִים הַקּוֹצָרִים אֱל הַשַּׂדוֹת עם מַגַּל וְקוֹצְרִים אֲת הַתָּבוּאָה. בָּיָדַם הָאַחַת הֶם אוֹחֲזִים קבוּצַת חִיטִּים וְאֵת יַדַם הַשָּׁנִיַּה הֶם מִנִיפִּים עם הַמַּגֵּל וְקוֹצְרִים אֶת הַתְּבוּאַה.

> מַפַּעַם לְפַעַם הֶם קוֹשָׁרִים יַחַד קבוּצוֹת שִׁיבּוֹלִים וּמַנִּיחִים אוֹתַם עַל הַקַּרָקַע. אֱלֵה הֶם ״עוֹמַרִים״. -בַּסוֹף הַיּוֹם הַשָּׂדֵה מָלֵא עוֹמָרִים עוֹמַרִים, וְעַתַּה עוֹבִרִים בְּכַל הַשַּּׁדֵה וּמְלַקְּטִים אֵת הָעוֹמָרִים ּכָדֵי לַהַבִּיאָם אֵל הַגּוֹרֵן.

אם בסוף היום, כשאוספים את הַעוֹמַרים, הַמִּלַקֵּט דִּילֵג עַל עוֹמר אחד ושׁכח לאוֹספוֹ - עליו לַקַיֵּם מִצְוַת שָׁכָחַה. אַסוּר לוֹ לַחַזוֹר לֵאֵסוֹף אֶת הַעוֹמֵר שָׁהוּא שָׁכַח, אֱלָא יַשָּאִיר אוֹתוֹ לַעֲנִיִּים.

### D'VAR TORAH: PARASHAT KI TISSA

In Parashat Tetzaveh, we read about the vessels of the Mishkan, and among them, the cherubim made of gold with faces like children, which were on the Aron HaBrit (Ark of the Covenant). Now, in our current parasha, we read about the terrible sin of the Golden Calf, which was also a statue made of gold. What is the difference between the two cherubs and the calf, which are so similar in their nature, yet one is found in the Holy of Holies and the other is considered one of the gravest sins in the history of the people of Israel? The answer appears in the Book of Kuzari, which attributes the difference to one word: "commandment". The difference between the cherubs and the calf is not in their forms or the material from which they are made, but in the adherence to the word of God who commanded to make or not to make them. God commanded the creation of the cherubs, and therefore they represent holiness, whereas God commanded not to form the calf, and therefore it represents the pinnacle of impurity.



ַקַרָאנוּ בִּפָּרָשַׁת תִּצַוֵּה עַל כְּלֵי הַמִּשָּׁכָּן וּבְתוֹכָם עַל הַכָּרוּבִים שֶׁהַיוּ עֲשׂוּיָם מְזַּהַב וּפְנֵיהֵם כָּתִינוֹקוֹת, אֱשֶׁר ַהַיוּ עַל אַרוֹן בָּרִית ה׳. וְהָנֵה כַּעֵת בְּפַרַשַּׁתֵנוּ אַנוּ קוֹרָאִים עַל חֱטָא הָעֶגֶל הַנּוֹרָא, שֶׁגַּם הוּא בִּעֶצֵם פַּסֵל הַעשׂוּי מְזַּהַב. מָה הַהָּבְדֵּל בָּין שָׁנֵי הַכְּרוּבִים לַעֵגֵל שֶׁהֶם כֹּה דּוֹמִים בָּתְכוּנַתַם, אַךְ הַאֶחַד מֶהֶם נִמְצַא בַּמָּקוֹם קֹדֵשׁ קָדָשִׁים וְהַשֵּׁנִי נֵחֲשָׁב לְאַחַד הַחֲטָאִים הַקַּשִּׁים בַּהִיסָטוֹרִיַה שֵׁל עָם יִשְּׂרָאֵל? תַּשׁוּבַה לְכַרְ מוֹפִיעַה בָּסֵפֶר הַכּוּזַרִי שַׁתּוֹלֵה אֵת הַהֶּבְדֵּל בִּמְלַה אַחַת: ״צָוּוּי״. הַהֶּבְדֵּל בֵּין הַכְּרוּבִים לָעֲגֶל לֹא מָצוּי בַּדְמוּיוֹת אוֹ בַּחֹמֵר מִמֵּנוּ הֶם עֲשׂוּיִים, אֶלֵּא בַּהַקְשָׁבָה לִדְבַר ה׳ שֵׁאָמַר לַעֲשׂוֹת אוֹ שֵׁלֹּא לַעֲשׂוֹת. **אַת** הַכָּרוּבִים ה׳ צָּוָה וְלָכֵן הֶם שִׂיא הַקְּדָשָּׁה, וְאָלוּ אֶת ָהַעֶגֵל ה׳ צָוָה שֶׁלֹא וַלְכֵן הוֹא שִׁיאַה שֶׁל הַטָּמְאַה.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:



**GAL NAOR:** CHAIR, DAF YOMI FOR US YAEL SCHULMAN: DIR., DAFYOMI FOR US www.talmudisraeli.org • vael@talmudisraeli.co.il TEL. 914/413-3128